
 

Jurnal Ilmiah Insan Mulia  

E-ISSN: 3064-0296 | Vol. 1, No. 1, Juni 2024 

https://doi.org/10.59923/jiim.v1i1.171 
 

 

https://ejournal.imbima.org/index.php/jiim 15 

The Value of Humanism Education in the View of KH. Abdurrahman Wahid 

and Mahatma Gandhi 

Heryan Fandi Ahmad1),*, Bhilkizz Nihayatuzzain1) 

1)Universitas Islam Maulana Malik Ibrahim Malang 

*Correspondence: heryan.fandi@gmail.com 

ABSTRAK 

Hubungan antar warga sekolah seyogyanya saling harmonis, sehingga akan menciptakan suasana belajar yang nyaman. 

Humanisme menurut perspektif Gus Dur dan Mahatma Ghandi hadir sebagai tolak ukur dan relevansi adanya 

Permedikbudristek Nomor 46 Tahun 2023 tentang Kekerasan di Lembaga Satuan Pendidikan yang akhir-akhir ini 

banyak muncul berita seputar kekerasan. Metode yang digunakan adalah kualitatif deskriptif dengan library research. 

Hasil penelitian ini adalah humanism menurut Gus Dur adalah memanusiakan manusia, sedangkan Mahatma Ghandi 

merumuskan humanism melalui ahimsa, dimana kedua konsep humanis tersebut akan di relevansikan dengan 

Permendikbudristek Nomor 46 Tahun 2023. 

Kata Kunci: Humanisme; KH. Abdurrahman Wahid; Mahatma Ghandi 

This is an open access article under the CC - BY license. 

 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan adalah upaya dalam mencerdaskan dan mendidik peserta didik, hal ini bertujuan untuk 

mengembangkan potensi peserta didik (Sujana, 2019). Dalam dunia pendidikan, guru dan murid merupakan 

dua komponen penting yang tidak dapat dipisahkan. Hubungan antara guru dan murid, ataupun murid dengan 

murid umunya harus harmonis agar tercipta suasana nyaman dalam belajar di lingkungan sekolah. Lingkungan 

yang seharusnya bisa menjadi sarana untuk mencerdaskan peserta didik, malah menjadi pusat terjadinya tindak 

kekerasan. 

Tak bisa dipungkiri, isu-isu kekerasan di dunia pendidikan Indonesia sering terjadi akhir-akhir ini. 

Seperti kasus yang termuat dalam table berikut. Terjadinya kasus-kasus tersebut menandakan bahwa belum 

tercapainya visi misi Pendidikan Nasional yang tertera pada UU No. 20 Tahun 2003 Pasal 3, di mana 

Pendidikan Nasional dilaksanakan guna membentuk watak serta peradaban bangsa yang bermartabat dalam 

mencerdaskan kehidupan bangsa. Tentu hal ini masih berkontradiksi dengan fenomena-fenomena kekerasan 

yang marak terjadi, bahkan adanya kekerasan tersebut dlatarbelakangai oleh hal-hal sepele. Fenomena ini 

menyita banyak perhatian publik, khususnya Menteri Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Tekhnologi 

(Mendikbudristek) meluncurkan Peraturan Nomor 46 Tahun 2023 tentang Kekerasan dalam Satuan 

Pendidikan. 

Tentunya dari fakta-fakta tersebut bisa timbul keraguan kembali tentang bagaimana sebenarnya konsep 

pendidikan. Jika ditelisik lebih lama, ternyata konsep pendidikan sudah di singgung oleh beberapa tokoh 

terkemuka, antara lain KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur), dan Mahatma Gandhi. Kedua tokoh ini masing-

masing memiliki perbedaan juga persamaan perspektif terkait konsep pendidikan. Sehingga, penelitian ini akan 

berfokus pada bagaimana konsep pendidikan menurut KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur), dan Mahatma 

Gandhi serta dihadirkan analisis penulis tentang bagaimana relevansinya dengan diluncurkanya 

Permendikbudristek Nomor 46 Tahun 2023. 

METODE 

Library research merupakan metodologi yang digunakan dalam penulisan ini. Penelitian kepustakaan 

(library research) merupakan penelitian yang dilakukan menggunakan literatur atau kepustakaan baik berupa 

catatan, buku, baik juga dari laporan hasil penelitian dari penelitian terdahulu. Adapun tahap-tahap yang 

dilakukan dalam penelitian kepustakaan, yang pertama yakni mengumpulkan bahan-bahan untuk penelitian. 

https://doi.org/10.59923/jiim.v1i1.17
https://ejournal.imbima.org/index.php/jiim


 https://doi.org/10.59923/jiim.v1i1.171 

 Vol. 1, No. 1, Juni 2024 

https://ejournal.imbima.org/index.php/jiim 16 

Kedua membaca bahan penelitian dari kepustakaan, dalam hal ini pembaca harus memahami secara mendalam 

dari bacaan yang dapat memungkinkan untuk menemukan pembahasan ataupun ide-ide yang terkait dari judul 

penelitian. Ketiga, membuat catatan penelitian. Keempat, mengkaji catatan penelitian berdasarkan bahan yang 

telah dibaca kemudian dikaji atau diolah untuk mendapatkan suatu kesimpulan yang disusun dalam bentuk 

laporan penelitian (Sugiyono, 2016). Dalam penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif 

dengan memanfaatkan data kualitatif yang kemudian dijabarkan secara deskriptif. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Biografi Singkat KH. Abdurrahman Wahid 

Gus Dur yang memiliki nama asli Abdurrahman Wahid ini lahir pada tanggal 4 Sya’ban atau 7 

September 1940. Ada juga pendapat lain yang mengatakan Gus Dur dilahirkan pada 4 Agustus 1940 (Miskan, 

2022). Beliau merupakan putra pertama dari enam bersaudara dari pasangan KH. Wahid Hasyim dan Nyai 

Solichah. Kakek Gus Dur yang bernama KH. Hasyim Asy’ari merupakan pendiri salah satu organisasi 

keagamaan Islam yakni NU Nahdatul Ulama di Indonesia bahkan diluar negeri. Dari geneologi silsilah tersebut 

Gus Dur merupakan pertemuan darah biru. Gusdur juga merupakan tokoh bangsa Indonesia yang banyak 

memberikan kontribusi dalam pembangunan bangsa yang besar ini, baik dari pembangunan moral, intelektual 

maupun pembangunan secara fisik. Beliau hidup dalam lingkungan pesantren yang terbiasa dengan kehidupan 

agama yang ketat dan disiplin dengan etika dan moralnya.  

Pada masa kanak-kanaknya, Gus Dur menghabiskan hidupnya dalam lingkungan pesantren milik 

kakeknya yakni KH. Hasyim Asy’ari (pendiri pondok pesantren Tebu Ireng) dan Kyai Bisri Syansuri (Pendiri 

Pondok Pesantren Denanyar). Pada usia 4 tahun Gus Dur mampu membaca Al-Qur’an beserta ilmu tajwidnya 

atas bimbingan dari ibunya (Miskan, 2022). Beliau juga belajar Bahasa Arab kepada KH. Ali Ma’shum (lahir 

Maret 1915), satu tahun lebih tua dari kiai Wahid Hasyim (Greg barton, 2016). Saat Gus Dur berada di Jakarta 

kemampuan untuk berbahasa arab pasif, memang, beliau sudah mengusai Bahasa inggris dengan baik dan 

beliau juga dapat membaca tulisan dalam Bahasa Prancis juga Belanda. Namun, pada saat di Yogyakarta, 

kemampuan beliau semakin tinggi dan menghabiskan banyak buku. 

Setelah beliau menyelesaikan Sekolah Menegah Ekonomi Pertama di Yogyakarta pada tahun 1975, Gus 

Dur mengikuti pelajaran pesantren secara penuh di Pesantren Tegalrejo, Magelang, yang terletak di sebelah 

utara Yogyakarta. Kemudian pertengahan tahun 1959 beliau belajar kepada Kiai Khudori yang merupakan 

salah satu pemuka NU. Pada saat yang sama, beliau juga belajar paro waktu di pesantren Denanyar, Jombang 

dan menghabiskan sebagian besar waktunya di luar kelas dengan membaca buku-buku Barat (Greg barton, 

2016).  

Masih di tahun 1959 beliau pindah ke Jombang untuk belajar penuh di pesantren Tambak Beras dibawah 

bimbingan Kiai Wahab Chasbullah hingga tahun 1963, dan di tambak beras ini Gus Dur mendapat dorongan 

untuk memulai mengajar yang kemudian beliau mengajar di madrasah modern (Greg barton, 2016). Pada tahun 

1963 Gus Dur mengambil program beasiswa belajar ke Universitas Al-Azhar Kairo Mesir. Tidak lama 

kemudian beliau pindah ke Fakultas Seni Universitas Bagdad (1966-1977). Selama di Bagdad beliau kembali 

mengkaji berbagai karya-karya orientalis Barat, namun beliau juga mendalami ajaran tasawuf Imam Junaid al-

Bahgdadi, salah satu pendiri aliran tasawuf yang diikuti oleh mayoritas jamaah NU. Di sinilah Gus Dur 

menemukan sumber spritualnya. 

Selepas dari Bahgdad Gus Dur melanjutkan studinya ke Eropa, karena kemampuannya menguasai 

berbagai macam bahasa, kemudian beliau tinggal di Belanda selama kurang lebih enam bulan kemudian 

mempelopori pendirian perkumpulan pelajar muslim Malaysia dan Indonesia yang ada di Eropa. Dan 

mengakhiri perjalanan studinya pada tahun 1971. Beliau kembali ke Jawa dan memulai kehidupan yang baru 

yaitu kembali kedunia pesantren dari tahun 1972-1974. Beliau dipercaya menjadi dosen/pengajar dan 

menduduki jabatan dekan fakultas Ushuluddin Universitas Hasyim Asy‘ari Jombang. Tahun 1974-1980 diberi 

amanat untuk menjadi sekretaris umum Pesantren Tebuireng Jombang. Selama periode ini, beliau mulai 

terlibat dalam kepengurusan NU dan menjabat katib awal syuriah PBNU sejak tahun 1974 (Sa’diyah & 

Nurhayati, 2019).  

Dari banyak pengalaman dan Pendidikan yang telah beliau lewati, beliau menjadi sosok yang 

mempunyai keluasan wawasan, jejaring (networking), kegagahan juga kekuatan magis. Kehebatan beliau dapat 

dibuktikan dengan kekharismatikan maupun karakter beliau. Kehadiran beliau banyak orang yang meyakini 

bahwa KH. Abdurrahman Wahid ini termasuk seorang yang sudah pada tingkat yang tinggi atau termasuk 

https://doi.org/10.59923/jiim.v1i1.17
https://ejournal.imbima.org/index.php/jiim


 https://doi.org/10.59923/jiim.v1i1.171 

 Vol. 1, No. 1, Juni 2024 

https://ejournal.imbima.org/index.php/jiim 17 

seorang “waliyullah”. Yang kemudian pada hari rabu, 30 Desember 2009 beliau menghembuskan nafas 

terakhirnya di rumah sakit Cipto Mangunkusumo, Jakarta karena penyakit yang beliau derita. 

Nilai Humanisme Menurut Pemikiran KH. Abdurrahman Wahid 

Gus Dur dikenal dengan pemikir ulung, sebagai pemikir ulung beliau mempunyai karakter pemikiran 

yang berbeda dengan para tokoh pemikir yang lain. Hal tersebut dapat terjadi karena setiap tokoh dipengaruhi 

setting background, kondisi sosial, geografis, historis, dan lain sebagainya. Saat Gus Dur terpilih sebagai Ketua 

Umum Tanfidhiyah PBNU, beliau menjadi salah satu intelektual muslim Indonesia yang sangat berpengaruh. 

Hal ini seolah sangat didukung oleh posisinya di NU sebagai salah satu organisasi terbesar yang ada di 

Indonesia, melainkan juga karena beberapa hasil pemikirannya yang progresif tentang Islam, Pluralitas, 

Pancasila, Demokrasi dan Humanis (Rosad, 2019).  

Kendati dijuluki bapak pluralisme dan demokrasi, sebenarnya yang mendasari semua pemikiranya tidak 

lain adalah konsep humanisme yang memanusiakan manusia. Pemikiran humanisme Gus Dur sudah tercermin 

pada saat beliau melakukan pembelaan pada kalangan masyarakat yang saat itu akan digusur untuk 

pembangunan bendungan Kedungombo. Penekanan pemikiran humanisme Gus Dur sebagai tindakan praktis 

dalam kehidupan sehari-hari adalah mencegah terjadinya kekerasan dengan mengedepankan upaya rekonsiliasi 

dan dialog. Tak heran, jika Gus Dur seringkali mengecam segala bentuk pemecahan masalah yang 

mengatasnamakan Islam dengan cara kekerasan, seperti menyerbu tempat hiburan yang kemudian memukuli 

pekerja seks komersial (PSK).  

Menurut Gus Dur, mayoritas negara maju diidentikan dengan majunya peradaban dan minimalisnya 

kriminalitas yang sebagai tanda tingginya penegakan HAM. Justru sebaliknya, kemajuan negara tidak bisa 

menjadi jaminan bahwa tidak adanya pelanggaran HAM didalamnya. Sebagai bukti, terjadinya perang dunia 

1 dan 2, yang memiliki senjata mematikan adalah negara-negara maju itu sendiri. Dalam konteks ini, Gus Dur 

menekankan bahwa HAM diwujudkan pada kemampuan untuk memghindarkan kehancuran antar umat 

manusia. Komitmen Gus Dur juga tentang moralitas yang seharusnya ditegakan adalah moralotas yang 

berpihak pada penegakan HAM (Ma’ruf, 2020). Hal itulah yang membuat Gus Dur seringkali mengkritik 

model moralitas cengeng yang hanya berpihak pada problem-problem kehiruk pikukan sekitar rambut 

gondrong, narkoba, dan lain-lain. Kegelisahan Gus Dur ada pada isu-isu yang berkaitan kemanusiaan umat 

terhadap kemiskinan serta kasus korupsi besar-besaran yang menjadi lahan proses pemiskinan bangsa.  

Kesimpulan penulis adalah bahwa pluralisme dan humanisme memang saling berkaitan, namun aspek 

pluralisme ada pada humanisme. Humanisme memiliki makna lebih luas, sehingga seorang humanisme bisa 

dipastikan bahwa dia adalah pluralisme. Namun seorang yang pluralisme belum bisa dipastikan bahwa dia 

seorang humanis. Karena esensi humanisme tidak hanya sekedar menghormati hak-hak, namun juga 

bagaimana sikap yang ditunjukan dalam memilih satu pilihan dari dua pilihan terburuk sekalipun. 

Biografi Singkat Mahatma Gandhi 

Mahatma Gandhi adalah salah satu tokoh pejuang kemanusiaan dengan penuh kedamaian dalam 

kehidupannya. Mahatma merupakan gelar tinggi di India berarti Maha Atma atau orang jiwanya besar luar 

biasa, kalau di agama Hindu seseorang dapat disebut Mahatma jika dia levelnya hampir seperti wali. Agama 

yang dianut oleh Gandhi adalah agama Hindu, Gandhi selalu menerapkan ajaran agamanya hingga 

menginspirasi dunia untuk menjunjung tinggi hak asasi manusia, meninggalkan kekerasan dan pejuang 

kemerdekaan. 

Mahatma Gandhi memiliki nama asli Mohandas Karamchand Gandhi ia dilahirkan pada tanggal 02 

Oktober 1869 di Porbandar, Gujarat, India. Ia dibesarkan dikalangan keluarga terhormat dan penuh kasih 

sayang. Ayahnya selalu mengajarkan untuk melakukan kebaikan terhadap sesama manusia karena ayahnya 

adalah seorang dewan. Dan ibunya adalah seorang yang sangat menanamkan nilai-nilai agama hindu. Saat 

Gandhi sedang menempuh pendidikan dasar menengah di Kota Rajkot, Gandhi dinikahkan dengan Kasturbai 

Makanji pada saat berumur kurang lebih tiga belas tahun. Kasturbai adalah anak perempuan dari pedagang 

kelompok Banya dari Porbandar (Rohma, 2021). Pada tahun 1887, saat Gandhi berumur tujuh belas tahun 

Gandhi menjalani sebuah tes yang dinamakan tes matrikulasi, ini adalah salah satu syarat yang digunakan 

untuk masuk sebuah universitas. Walaupun Gandhi mengakui sangat lemah dalam mata pelajaran yang 

dipelajarinya tetapi nilai yang didapatnya membuat ia lolos masuk ke universitas yang bernama Samaldas yang 

berada dikota Bhavnagar. 

https://doi.org/10.59923/jiim.v1i1.17
https://ejournal.imbima.org/index.php/jiim


 https://doi.org/10.59923/jiim.v1i1.171 

 Vol. 1, No. 1, Juni 2024 

https://ejournal.imbima.org/index.php/jiim 18 

Saat itu ada seorang pengacara yang berasal dari kasta Brahmana yang bernama Mavji Dave yang 

menyarakan agar Gandhi menjadi barrister-at-law atau sebuah julukan orang-orang yang belajar hukum di 

India, karena konon pengacara bisa mengubah hidup menjadi lebih layak (Rohma, 2021). Saat Gandhi berusia 

Sembilan belas tahun, Gandhi masuk di Universitas College Fakultas Hukum di Inggris. Kemudian pada tahun 

1893, Gandhi pergi ke Afrika Selatan dikarenakan terdengar kabar tentang rakyat India banyak yang 

diperlakukan secara diskriminatif. Disitulah kesempatan bagi Gandhi untuk mengabdikan ilmu yang telah 

didapat untuk membawa rakyat India keluar dari Penderitaannya. Mulai saat itulah Gandhi mengabdikan 

dirinya sebagai pejuang kemanusiaan dengan melawan segala bentuk macam penindasan kepada warga India 

(Rohma, 2021). 

Pada tahun 1914, Ghandi pulang ke India, ketika para pengikutnya di Afrika Selatan sudah bisa menjaga 

komitmen nilai-nilai perjuangan yang diajarkan olehnya. Ghandi pertama kalinya ingin mengubah pandangan 

yang ada di masyarakat. Sejauh ini, manusia hanya dipandang dari aspek jabatan atau kastanya saja. Oleh 

karena itu, Gandhi menyuruh agar mereka menghargai setiap manusia yang ada di bumi tanpa memandang 

sebuah kasta. Karena itu termasuk sebuah bentuk penjajahan manusia terhadap manusia lainnya. 

Pada 6 April 1919, Gandhi menyerukan aksi hartal yaitu pemogokan bersama. Seruan ini mendapatkan 

respon baik dari rakyat-rakyat India. Mereka berpuasa dan berdo’a tanpa melakukan aktivitas lainnya. Pada 

saat itu suasananya sangat mencengangkan dunia, terlebih lagi pemerintahan Inggris. Akhirnya pada 1947 

India merdeka. Tetapi, kemerdekaan India bukanlah sebuah akhir dari perjuangan. Ketegangan dan kerisauan 

kaum muslim dan kaum indu masih membuatnya risau. Namun perpecahan ini tidak bisa dihindari, India 

akhirnya terpecah menjadi dua, yaitu India dan Pakistan. 

Pada 30 Januari 1948 disebuah pertemuan doa. Gandhi tewas tertembak oleh militan Hindu yang 

bernama Nathuram Vinayak Godse. Dia mengarahkan senjatanya ke dada telanjang Gandhi dan melepaskan 

tiga tembakan beruntun secepat yang dimungkinkan oleh tekanan jarinya pada pelatuk pistol. Jantung 

Mahatma Gandhi yang penuh dengan semangat mengeluarkan darah segar yang membasahi syal putihnya. 

Selama hidupnya, Mahatma Gandhi sangat produktif, beliau telah menulis banyak buku tentang inspirasi 

humanismenya dan pelajaran tentang kehidupan. Karya-karya tersebut antara lain: All Men Are Brothers 

(Semua Manusia Bersaudara), An Autobiography The Story of My Experiments With Truth Gandhi (Biografi: 

Sejarah Pengalaman Sebuah Kebenaran), Basic Education (Pendidikan Dasar), Swadesi, True and False 

(Swadesi, Kebenaran dan Kepalsuan), Delhi Diary (Harian Delhi), Young India (Pemuda India), Woman and 

Social Uvjusice (Wanita dan Hukum Sosial), Songs Form Prison (Syair-syair dari Penjara), A Guide to Health 

(Petunjuk Kesehatan) Tahun 1932, Communal Unity (Kesatuan Masyarakat), Towards Non Violence Socialism 

(Pandangan Sosialisme Anti Kekerasan), The History of Satyagraha (Sejarah Satyagraha), Non Violent in 

Peace and War (Anti Kekerasan dalam Perdamaian dan Perang), Hind Swaraj Tahun 1939, Diet and Diet 

Reform (Perbaikan Gizi Makanan), Bapu’s Letter to Mira, Sarvodaya, For Pasificts (Teruntuk Pasifik), 

Harijan, To a Gandhian Capitalist (Untuk Kapitalis Gandhi), Rebuilding Our Villages (Membangun Desa 

Kita). 

Nilai Humanisme Menurut Pemikiran Mahatma Ghandi 

Mahatma Gandhi dikenal sebagai pemimpin spiritual dan penegak keadilan dari India. Mahatma Gandhi 

menjadi pelopor yang mengajarkan rakyat India bahwa kekerasan dan ketidakadilan bisa dilawan tanpa dengan 

menggunakan kekerasan. Ide Mahatma Gandhi tersebut dikembangkan melalui salah satu dari panca yama 

brata, yaitu Ahimsa, “a” yang berarti tidak dan “himsa” yang berarti menyakiti (Kusniyah & Tjahja Dini, 

2020). Sehingga, Ahimsa ini menekankan pada penolakan pada segala bentuk yang berorientasi pada tindak 

kekerasan. Baik kekerasan dalam bentuk verbal ataupun non-verbal, fisik ataupun mental. Menurut Mahatma 

Gandhi, ahimsa memandang bahwa semua makhluk di dunia ini memiiki kesempatan dan keseteraan yang 

sama dalam konteks kehidupan dan penghidupan, dan keduanya itu membutuhkan cinta dan kasih sayang 

(Widya Sena, 2018). 

Dalam Hinduisme, ahimsa di artikan sebagai paham tanpa kekerasan yang mengajarkan kebajikan. Hal 

ini termasuk pondasi utama dalam menjalani hidup bagi para pemeluk ajaran Hindu. Dalam ahimsa, tidak ada 

celah untuk menyakiti atau membenci orang lain. Hinduisme juga memandang ahimsa sebagai kekuatan untuk 

mengalahkan tidnak kekerasan dengan cinta (Barnabas, 2023). Oleh karena itu, butuh kesabaran dan kekuatan 

batin dalam mengimplementasikanya.  

https://doi.org/10.59923/jiim.v1i1.17
https://ejournal.imbima.org/index.php/jiim


 https://doi.org/10.59923/jiim.v1i1.171 

 Vol. 1, No. 1, Juni 2024 

https://ejournal.imbima.org/index.php/jiim 19 

Tidak jauh berbeda dengan Hinduisme, Jainisme memandang ahimsa sebagai upaya dalam mencapai 

moksha. Moksha adalah kondisi dimana keadaan jiwa telah sampai pada kebebasan dari jeratan duniawi untuk 

menuju kebahagiaan abadi. Tindakan baik akan membebaskan jiwa dari jerat duniawi, dan sebaliknya, 

tindakan jahat akan menjerat jiwa hingga tidak bisa bebas dari dunia (Barnabas, 2023). Ahimsa dalam jainisme 

juga mengajarkan anti kekerasan, tidak menyakiti, dan melukai. Hal ini tidak hanya berlaku pada manusia saja, 

melainkan bagi seluruh makhluk hidup. Dengan menghargai, menghormati dan mencintai segala keberadaan 

dari ciptaan, maka manusia akan terarah pada pembebasan jiwa. 

Menurut Ghandi, cinta dan ahimsa ibarat saudara kembar yang tidak bisa dipisahkan. Cinta terkandung 

dalam ajaran ahimsa. Bentuk anti kekerasan akan menciptakan suasana mencintai dan tingginya rasa kasih 

sayang antara manusia. Gandhi sepakat dengan prinsip ahimsa dari Hinduisme ataupun Jainisme. Namun yang 

membedakan disini adalah cara pandang nya. Jika dalam Hinduisme dan Jainisme memandang ahimsa 

merupakan kewajiban yang perlu dipatuhi, maka Ghandi merumusksan ahimsa sebagai metode perjuangan 

dalam melawan ketidakadilan dan penindasan tentang nilai-nilai kemanusiaan (Oktaviani & Sukmantara, 

2019). Perlawanan ini tidak menggunakan kekerasan atau bahkan genjatan senjata, namun perlawanan dengan 

metode ahimsa adalah dengan cinta. 

Perlawanan ini pernah digunakan Mahatma Ghandi dalam pembebasan diskriminasi Afrika Selatan yang 

membedakan hak berdasarkan warna kulit. Dalam hal ini, Ghandi tidak memberikan perlawanan dengan 

memerangi, tapi dengan mogok kerja sebagai wujud bentuk perlawanan pada diskriminasi. Usaha ini 

membuahkan hasil, yang akhirnya orang India mendapat pengakuan dan memperoleh hak yang sama serta 

setara dengan orang kulit putih (Barnabas, 2023). 

Bentuk tidak adanya kekerasan dalam melawan inilah atau disebut nir-kekerasan merupakan esensi dari 

ahimsa yang dirumuskan oleh Ghandi. Ahimsa menekankan pada makna penolakan dan penghindaran secara 

menyeluruh terhadap segala tindakan atau keinginan menyakiti atau melukai. Ghandi bersikeras melawan 

bentuk penindasan dengan ahimsa ini karena menururnya hanya cinta dan kelembutan yang dapat menaklukan 

kekerasan hati (Oktaviani & Sukmantara, 2019). 

Oleh karena itu, Ghandi menjelaskan bahwa ada 3 syarat untuk menjalankan ahimsa (Barnabas, 2023). 

Syarat pertama, manusia harus memiliki hidup batin yang kuat, kesadaran bahwa adanya jiwa yang hidup kekal 

di dalam badan. Syarat kedua, manusia harus yakin pada kekuatan ahimsa untuk melawan kekerasan dengan 

cinta. Syarat ketiga, manusia harus mampu untuk saling memghargai sesame manusia agar ahimsa dapat 

dilakukan. Sehingga, walaupun manusia tidak luput dari noda dosa, namun manusia itu tetaplah harus dihargai 

karena adanya hak dan martabat yang melekat didalam dirinya. 

Keterkaitan Permidikbud Ristek No 46/2023 dengan Humanisme 

Kekerasan di lingkungan pendidikan, baik di dalam maupun antar satuan pendidikan, bisa mengarah ke 

tindak kriminal dan menimbulkan trauma pada peserta didik. Anak-anak seringkali menjadi korban atau pelaku 

kekerasan, yang kadang berasal dari pola asuh keluarga. Faktor seperti kurangnya pendidikan agama dapat 

mempengaruhi terjadinya kekerasan. Meskipun kekerasan di sekolah seringkali melibatkan teman sebaya, 

peran guru dalam tindakan kekerasan juga signifikan. Untuk meningkatkan pembelajaran yang aman dan 

menyenangkan, perlu dilakukan upaya pencegahan dan penanggulangan kekerasan di lingkungan pendidikan. 

Hasil survei Kementrian Pemberdayaan Perempuan dan Pemberdayaan Anak (PPPA) selama tahun 

2021, menunjukan bahwa sebanyak 20,51% anak laki-laki dan 26,58% anak Perempuan rentan usia 13-17 

tahun mengakui pernah mengalami tindak kekerasan. Dari hal tersebut, Permindikbudristek No 46/2023 hadir 

sebagai respon dari kemindikbud untuk mengurangi dan mencegah terjadinya tindak kekerasan di lingkungan 

pendidikan. Berikut lima poin penting yang tertuang pada permindikbud No 46 tahun 2023: (1) peserta didik, 

pendidik, dan tenaga kependidikan menjadi fokus pencegahan dan penanganan kekerasan; (2) adanya definisi 

yang jelas dan bentuk-bentuk rinci kekerasan yang mungkin terjadi; (3) pembentukan tim penanganan 

kekerasan di satuan pendidikan dan pemerintah daerah diatur lebih rinci; (4) mekanisme pencegahan yang 

terstruktur dan peran masing-masing aktor terdefinisikan dengan jelas; dan (5) membagian alur koordinasi 

penanganan lebih rinci antara satuan pendidikan, pemerintah daerah, dan Kemendikbudristek. 

Peraturan ini mengarahkan kepada satuan pendidikan untuk membentuk tim pencegahan dan 

penanganan kekerasan (TPPK). Kelompk kerja tersebut hadir untuk menindaklanjuti jika ada kasus kekerasan 

sehingga bisa segera ditangani dan korban pun juga segera mendapat pemulihan. Dalam pembentukanya, 

peraturan ini dirancang dengan melibatkan Kementrian PPPA, Kementrian dalam negeri, Kementrian sosial, 

https://doi.org/10.59923/jiim.v1i1.17
https://ejournal.imbima.org/index.php/jiim


 https://doi.org/10.59923/jiim.v1i1.171 

 Vol. 1, No. 1, Juni 2024 

https://ejournal.imbima.org/index.php/jiim 20 

Kementrian agama, Lembaga negara terkait, Pemda, kelompok masyarakat sipil dan warga satuan Pendidikan 

(Wahyuni et al., 2024). Sehingga, peraturan ini merupakan komitmen dari berbagai pihak yang saling 

bersinergi dan berkolaborasi guna upaya dalam menghapus segala bentuk kekerasan dalam satuan pendidikan, 

baik kekerasan seksual, perundungan, diskriminasi, dan intoleransi. 

Lebih lanjut, Permendikbudristek PKKSP juga mengatur mekanisme penanganan dan pencegahan yang 

secara pasti berpihak pada korban. Masing-masing satuan pendidikan wajib membentuk tim PKKSP melalui 

Data Dinas Pokok (DAPODIK). Tim PKKSP yang sudah ada di setiap satuan pendidikan inilah yang nanti 

bertugas dalam melakukan penanganan serta pencegahan kekerasan. Jika ada laporan kekerasan, tim PKKSP 

yang bekerjasama dengan satgas di pemerintah akan segera melakukan penanganan dan memastikan 

pemulihan pada korban. Sementara sanksi administratif dan edukatif akan diberikan pada pelaku peserta ididk 

dengan tetap mempertimbangkan hak pendidikan peserta didik. Sedangkan bagi pelaku selain peserta didik, 

maka akan diberikan sanksi sesuai dengan tingkatan serta akibat tindak kekerasanya. 

Berlakunya Permendikbudristek Nomor 46 Tahun 2023 ini tidak lepas dengan adanya nilai-nilai 

humanism di dalamnya. Seperti nilai humanism menurut Gus Dur yang berprinsip pada “memanusiakan 

manusia”. Prinsip ini sangat menolak keras adanya segala bentuk tindak kekerasan, termasuk di satuan 

pendidikan. Sehingga, nilai humanisme yang terkandung dalam Permendikbudristek nomor 46 tahun 2023 

adalah adanya prinsip memanusiakan manusia khususnya di lingkungan satuan pendidikan.  

Selain humanisme menurut Gus Dur, Permendikburistek Nomor 46 Tahun 2023 ini juga mengandung 

nilai-nilai humanisme menurut Mahatma Ghandi. Nir-kekerasan atau tidak adanya kekerasan selaras dengan 

tujuan dibuatnya aturan Permendikbudristek Nomor 46 Tahun 2023 ini, yaitu sebagai upaya untuk 

mengurangi, meminimalisir, bahkan mencegah terjadinya kekerasan di lingkungan satuan pendidikan. 

Berkurangnya kekerasan di lingkungan satuan pendidikan menandakan terciptanya lingkungan pendidikan 

yang damai, dan penuh kasih sayang.  

Nir-kekerasan menjadi esensi dari prinsip ahimsa. Ahimsa merupakan paham yang mengajarkan tentang 

cinta. Sedangkan Mahatma Gandhi mengembangkan ahimsa sebagai bentuk perjuangan melawan 

ketidakadilan dan penindasan tanpa adanya kekerasan. Secara tidak langsung, permindikbudristek nomor 46 

tahun 2023 ini juga tersisip nilai ahimsa. Karena adanya peraturan ini, tentu kedepanya bisa memberi dampak 

positif yang signifikan pada tingkat kekerasan di lingkungan satuan pendidikan. 

Sehingga, nilai humanisme kedua pada permendikbudristek ini adalah ahimsa. Pandangan Gus Dur dan 

Mahatma Ghandi saling berkaitan dan juga keduanya termuat dalam peraturan dari kemndikbud ini. Peraturan 

ini bisa berjalan baik jika dari setiap individu tertanam prinsip “memanusiakan manusia”. Di lingkungan 

sekolah, prinsip ini bisa di implememtasikan melalui pendidikan akhlak yang mengajarkan banyak norma-

norma kemanusiaan, seperti tidak boleh mencaci, mengejek, atau segala sesuatu yang cenderung menimbulkan 

pertengkaran. Begitupun juga guru, tidak diperkenankan untuk melakukan segala hal yang berkaitan dengan 

kekerasan kepada murid, baik verbal ataupun non-verbal. 

Jadi, implementasi dari permendikbudristek ini dibutuhkan kesadaran di setiap individu pentingnya 

memanusiakan manusia. Wujud dari adanya rasa memanusiakan manusia akan menjadi ahimsa. Sehingga, 

adanta sinergi antara murid, guru, dan orang tua akan terbentuk dabn mewujudkan tujuan dari adanya peraturan 

ini, yaitu terciptanya suasana yang nyaman di lembaga pendidikan. 

SIMPULAN 

Gus Dur menekankan bahwa HAM diwujudkan pada kemampuan untuk memghindarkan kehancuran 

antar umat manusia. Komitmen Gus Dur juga tentang moralitas yang seharusnya ditegakan adalah moralotas 

yang berpihak pada penegakan HAM. Prinsip humanisme Gus Dur yaitu timbulnya kesadaran pada diri setiap 

manusia akan pentingnya “memanusiakan manusia”. Sehingga, manusia akan saling menyayangi, saling 

memahami, dan tercipta suasana yang damai. Wujud dari cinta adalah point utama dari ahimsa. Mahatma 

Gandhi mengembangkan ahimsa tidak hanya sekedar aturan dalam Hinduisme yang wajib dipatuhi semata-mata 

agar nantinya manusia bisa terlepas dari jerat duniawi, namun juga dirumuskan sebagai perjuangan. Makna 

perjuangan disini adalah untuk menegakan keadilan, menentang pelanggaran atas hak-hak sesame manusia. 

Namun pada pelaksanaanya, perjuangan yang berbalut ahimsa tidak menggunakan kekerasan, tetapi dengan 

cinta dan kasih sayang. Di Indonesia, isu-isu kekerasan dalam satuan pendidikan akhir-akhir ini mulai 

bermunculan. Permendikbudristek Nomor 46 Tahun 2023 hadir sebagai upaya pemerintah dalam merespon 

maraknya kasus-kasus kekerasan di lembaga satuan pendidikan. Ternyata, peraturan ini juga terkandung nilai-

https://doi.org/10.59923/jiim.v1i1.17
https://ejournal.imbima.org/index.php/jiim


 https://doi.org/10.59923/jiim.v1i1.171 

 Vol. 1, No. 1, Juni 2024 

https://ejournal.imbima.org/index.php/jiim 21 

nilai humanisme seperti pandangan kedua tokoh yang telah dibahas. Pertama, peraturan ini menolak keras 

adanya kekerasan di satuan lembaga pendidikan, di mana hal ini relevan dengan prinsip humanisme Gus Dur 

yaitu “memanusiakan manusia”. Wujud dari implementasi peraturan ini akan melahirkan rasa kasih sayang, dan 

menumbuhkan rasa cinta di setiap manusia untuk saling menghargai satu sama lain. Hal ini juga relevan dengan 

pengembangan pemikiran Mahatma Ghandi tentang humanisme, yaitu mengerucut pada ahimsa. 

Daftar Pustaka 

Barnabas, D. (2023). Konsep Ahimsa Menurut Mahatma Gandhi dan Relevansinya Dalam Komunikasi 

Manusia Masa Kini (Sebuah Kajian Filsafat). Filsafat, 2(1), 33–46. 

Greg barton. (2016). biografi gusdur The Authorized Biography of ABDURRAHMAN WAHID (Ahmad susedy 

(ed.)). Saufa bekerjasama dengan IRCiSoD dan LKiS. 

Kusniyah, A., & Tjahja Dini, S. S. (2020). Implementasi Pembelajaran Alquran Hadist Berbasis Problem 

Solving untuk Membentuk Critikal Thinking Siswa Kelas IX di MTs. Nasy’atul Mujahidin Ringinrejo 

Tiru Lor Gurah Kediri. Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan Dan Studi Keislaman, 10(1), 11–16. 

https://doi.org/10.33367/ji.v10i1.1087 

Ma’ruf, M. (2020). Tipologi Pemikiran Gus Dur Tentang Pendidikan Islam. Attanwir : Jurnal Keislaman Dan 

Pendidikan, 11(1), 76–92. http://e-jurnal.staiattanwir.ac.id/index.php/attanwir/article/view/33 

Miskan, A. G. (2022). GUS DUR: Multikulturalisme & Pendidikan Islam. zahir publishing. 

Oktaviani, N. P. S., & Sukmantara, N. (2019). Konsep Cinta Menurut Mahatma Ghandi. Vidya Darsan, 1(1), 

41–53. 

Rohma, F. N. U. R. (2021). Pemikiran Mahatma Gandhi Tentang Pendidikan Institut Agama Islam Negeri 

Bengkulu. 

Rosad, A. M. (2019). Implementasi Pendidikan Karakter Melalui Managemen Sekolah. Tarbawi: Jurnal 

Keilmuan Manajemen Pendidikan, 5(02), 173. https://doi.org/10.32678/tarbawi.v5i02.2074 

Sa’diyah, H., & Nurhayati, S. (2019). TADRIS : JURNAL PENDIDIKAN ISLAM Pendidikan Perdamaian 

Perspektif Gus Dur : Tadris : Jurnal Pendidikan Islam, Volume14(2), 175–188. 

https://doi.org/10.19105/tjpi. 

Sugiyono. (2016). Metode Penelitian Pendidikan : Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif dan R&D. Alfabeta. 

Sujana, I. W. C. (2019). Fungsi Dan Tujuan Pendidikan Indonesia. Adi Widya: Jurnal Pendidikan Dasar, 4(1), 

29. https://doi.org/10.25078/aw.v4i1.927 

Wahyuni, D. S., Asbari, M., & Desrifiti, A. D. (2024). Urgensi Kekerasan di Satuan Pendidikan : Bagaimana 

Peran Permendikbudristek PPKSP ? 03(03), 28–31. 

Widya Sena, I. G. M. (2018). Humanisme Ajaran Ahimsa Dalam Membangun Toleransi (Perspektif Mahatma 

Gandhi). Jurnal Pangkaja, 21(humanisme, ahimsa, toleransi), 33–38. 

https://ejournal.ihdn.ac.id/index.php/PJAH/article/view/540. 

https://doi.org/10.59923/jiim.v1i1.17
https://ejournal.imbima.org/index.php/jiim

