
 

Spiritus: Religious Studies and Education Journal 
Volume 2. Nomor 3, Oktober 2024 | e-ISSN: 3030-9220 

https://doi.org/10.59923/spiritus.v2i3.119 
 

 

 95 
 

Reinterpretation of Non-Muslim Leadership Interpretation in Maqashidi 
Exegesis 

 Lalu Riastata Al Mujaddi1), Zainul Ashri1), Roni Irawan2), Subhan2)  

1)Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga  
2)STKIP Taman Siswa Bima 

*Correspondence: 22205031052@student.uin-suka.ac.id 

ABSTRACT 

This study examines the contentious issue of Muslim-non-Muslim relations, particularly in the context of leadership and 
friendship. The controversy surrounding this topic stems from apparent contradictions within Quranic verses, which 
prohibit Muslims from forming close relationships with non-Muslims, while concurrently promoting justice and kindness 
towards them. Furthermore, divergent interpretations of the term awliya' among Islamic scholars have exacerbated the 
problem. By employing a maqashidi exegetical framework, this research aims to re-interpret the seemingly contradictory 
Quranic verses and reconcile the polarized approaches to exegesis. The findings of this study reveal that a chronological 
analysis of the relevant verses indicates a shift in address from hypocrites and Jews to those who betray God and His 
Messenger, irrespective of their religious affiliation. From a maqashidi perspective, these verses do not prohibit Muslims 
from engaging in positive relationships with non-Muslims, but rather serve as a motivation to foster a just and non-
treacherous human community. Muslims are, however, prohibited from forming close relationships with treacherous 
individuals.  

Keywords: Re-Interpretation; Leadership; Non-Muslims; Maqashidi Exegesis  

This is an open access article under the CC - BY license. 

PENDAHULUAN 

Diskursus tentang relasi antara umat Muslim dan non-Muslim dalam hal kepemimpinan menjadi 
pembicaraan dan wacana kontroversial setelah Basuki Tjahja Purnomo atau yang lebih akrab dikenal dengan 
Ahok dianggap menistakan agama dikarenakan menyelewengkan makna dari Qs. Al-Maidah [5]: 51. Diskursus 
tersebut disebabkan karena adanya ayat-ayat al-Qur’an yang terkesan kontradiktif mengenai larangan menjadikan 
non-Muslim sebagai auliya’ (teman dekat, penolong, pemimpin) disatu sisi dan kebolehan untuk berbuat baik 
dan adil terhadap non-Muslim disisi yang lain. Problem selanjutnya juga disebabkan ulama dan mufassir 
memiliki perbedaan penafsiran tentang term auliya’ yang sering diartikan pemimpin dalam al-Quran (Septiawadi, 
2022, p. 93). Sebagian ulama dan mufassir menolak kebolehan seorang non-Muslim menjadi pemimpin karena 
didasarkan pada ayat-ayat al-Qur’an yang secara tekstual menjelaskan larangan kepemimpinan non-Muslim 
(Kerwanto, 2017, p. 375) . Sedangkan Sebagian lainnya membolehkan kepemimpinan non-Muslim dengan 
syarat seorang non-Muslim tersebut tidak memusuhi Islam dan tidak menghasilkan kemudharatan bagi kaum 
Muslim (Abu Tholib Khalik, 214 C.E., p. 60). Diantara kelompok yang melarang non-Muslim sebagai pemimpin 
ialah Ibnu Katsir, At-Thabari, Al-Zamakhsyari, Wahbah Az-Zuhaili, Sayyid Qutbh, dan lain-lain. Adapun 
kelompok yang membolehkan diantaranya yaitu Muhammad Abduh, Ibnu Taimiyah, Mahmud Muhammad 
Taha, Asghar Ali Enginer, Quraish Shihab dan beberapa ulama kontemporer lainnya (Mujar Ibnu Syarif, 2006, 
p. 140). Oleh karena itu, perbedaan sudut pandang para ulama dan mufassir mengenai boleh atau tidaknya 
seorang non-muslim sebagai pemimpin akan menimbulkan perpecahan dan perselisihan antar umat. 

Setiap warga negara yang menggunakan sistem demokrasi memiliki hak masing-masing termasuk dalam 
ranah kepemimpinan. Perbedaan identitas latar belakang yang dimiliki setiap warga negara baik keagamaan, 
etnis, gender, dan sebagainya tidak bisa menjadi pembatas atas persamaan hak-hak yang dimiliki oleh setiap 
warga negara karena perbedaan tersebut merupakan sunnatullah. Oleh karena itu, setiap warga negara memiliki 
hak untuk dipilih menjadi pemimpin negaranya asalkan tidak mengancam kebebasan beragama. Jika Masyarakat 

https://doi.org/10.59923/spiritus.v2i3.119


Lalu Riastata Al Mujaddi. Reinterpretation of Non-Muslim … 

 

 96 
 

kaum minoritas dan kaum mayoritas bersatu dalam suatu negara maka keduanya bisa menghadirkan hubungan 
harmonis yang saling menghargai dan saling melengkapi. 

Para mufassir lebih banyak menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an secara partikular tanpa melihat secara 
keseluruhan ayat-ayat al-Qur’an baik dari segi munasabah maupun konteks ayat sehingga menghasilkan 
penafsiran yang tidak komprehensif. Tafsir maqashidi sebagai salah satu model pendekatan dalam penafsiran al-
Qur’an yang menitikberatkan pada upaya penggalian maksud-maksud al-Qur’an baik yang bersifat partikular 
maupun universal dan didasarkan pada teori maqashid al-Qur’an dan maqashid al-syari’ah sehingga nilai-nilai ajaran 
al-Qur’an mampu merealisasikan kemaslahatan dan menghindari kerusakan dalam kehidupan manusia 
(Muhammad Naufal Hakim, 2023, p. 187). Dengan demikian, penggunaan tafsir maqashidi sebagai alat untuk 
menafsirkan al-Qur’an akan menghasilkan penafsiran yang lebih moderat dan komprehensif serta dapat 
menangkap makna utama al-Qur’an. 

Secara umum, penelitian mengenai kepemimpinan non-muslim dalam al-Qur’an relatif banyak dilakukan 
oleh para peneliti, sehingga, peneliti membagi penelitian-penelitian tersebut menjadi dua kecenderungan. 1) 
Penelitian tentang larangan dan kebolehan non-muslim sebagai pemimpin berdasarkan ayat-ayat al-Qur’an dan 
pendapat mufassir, seperti tulisan M. Yusron Shidqy (M. Yusron Shidqy, 2021, p. 31), Ahmad Muttaqin (Ahmad 
Muttaqin, 2017, p. 35), Jaka Ghianovan (Jaka Ghianovan, 2020, p. 63). Hasil dari penelitian tersebut ialah para 
mufassir klasik melarang non-Muslim sebagai pemimpin dikarenakan ayat-ayat al-Qur’an secara harfiah melarang 
non-Muslim sebagai pemimpin, lain halnya dengan para mufassir kontemporer yang cenderung membolehkan 
seorang non-Muslim sebagai pemimpin dengan syarat non-Muslim tersebut tidak membenci umat Islam. 2) 
Penelitian yang berupaya mengeluarkan produk hukum atas kepemimpinan non-muslim, seperti tulisan Sippah 
Chotban (Sippah Chotban, 2018, p. 59), Dudi Badruzzaman (Dudi Badruzzaman, 2019, p. 19), Siti Qoniah (Siti 
Qoniah, 2020, p. 147). Hasil dari penelitian tersebut hukum memilih pemimpin non-Muslim ulama berbeda 
pendapat, Sebagian ulama’ mengharamkan karena ada isyarat dari al-Qur’an langsung, sedangkan sebagian 
ulama’ membolehkan ketika dalam keadaan darurat berdasarkan kaidah ushul fiqh. Atas dasar penelitian yang 
telah ada, penelitian ini berupaya untuk melacak ulang konsep kepemimpinan non-Muslim dalam al-Qur’an 
secara komprehensif dan moderat dengan menggunakan perspektif tafsir maqashidi.  

Maka dari itu, penulis berasumsi bahwasanya pedoman dalam memilih seorang pemimpin bukan hanya 
dari penilaian agama, melainkan juga melihat dari aspek kapasitas, komitmen, kemampuan, dan tanggung 
jawabnya. Selain itu, adanya mis-interpretasi dikalangan para mufassir dimana kelompok tekstualis memahami 
ayat-ayat al-Qur’an mengenai larangan menjadikan seorang non-Muslim sebagai auliya’ tanpa melihat konteks 
ayat secara keseluruhan sehingga tidak dapat menemukan makna utama al-Qur’an, sementara kelompok liberalis 
yang cenderung mengabaikan teks sehingga keluar dari makna utama al-Qur’an. Oleh karena itu, diperlukan 
rekonstruksi paradigma dan pemahaman masyarakat terkait relasi dengan non-muslim dalam kepemerintahan 
dengan menjadikan kemaslahatan sebagai tolak ukur utama dalam memilih seorang pemimpin. 

METODE 

Penelitin ini termasuk dalam katagori penelitian kualitatif dengan metode penelitian kepustakaan, di 
mana penelitian dihasilkan dari studi data berupa buku dan jurnal (Suwardi & Syaifullah, 2022). Kumpulan 
data dari hasil penelitian terdahulu digunakan dalam memverifikasi keabsahan data dan menyimpulkan hasil 
temuan (Djaelani, 2013). Di sampan itu juga penelitian ini menggunakan trianggulasi sumber, yaitu menguji 
kredidilitas data melalui pengecekan kebenaran data yang diperoleh dari berbagai sumber untuk menguatkan 
keabsahan data (Sugiyono, 2018). Dan terakhir, penelitian ini menggunakan metode deskriptif-analisis dan tafsir 
maqashidi untuk menganalilis kembali beragam penafsiran kata auliya’, serta dapat memberikan penejelasan 
yang relevan dan dapat diterima secara universal sebagai sebuah hasil penelitian. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Definisi Wali (Auliya’) 

Kata auliya’ merupakan bentuk plural dari kata wali. Dalam kamus al-Munjid fi al-Lughah wa al-A’lam kata 
wali memiliki beberapa arti yaitu al-muhibb (orang yang mencintai, al-shadiq (teman), al-nashir (penolong), al-jar 
(tetangga), al-halif (sekutu), al-Tabi’ (pengikut), al-shahr (kerabat). Sementara masdarnya wilayatan wa walayatan 
artinya ialah mendirikan atau menguasai (sesuatu atau negara) (Al-Maktabah Al-Syarqiyyah, 2007, pp. 918–919). 
Dalam kamus Lisan al-Arab kata wali diartikan Shadiq (teman) dan al-Nashir (penolong) (Muhammad Bin 



Lalu Riastata Al Mujaddi. Reinterpretation of Non-Muslim … 

 

 97 
 

Mukarram Bin Ali Abu Fadl Jamaluddin Ibnu Manzurn, 1414, p. 826). Al-Kiya al-Harashi menambahkan dengan 
arti al-Muhib (kekasih) (Imaduddin Bin Muhammad At-Thabari Al-Ma’ruf bi Al-Kiya’ Al-Harashi, 1985, p. 282). 
Sedangkan Al-Nadwi mengartikan wali sebagai pelindung, teman, sekutu, dan ahli waris (Abdullah Abbas Al-
Nadwi, 1986, p. 745).  

Quraish Shihab berpendapat makna dasar dari kata wali ialah dekat, kemudian berkembang maknanya 
menjadi penguasa. Oleh karena itu, muncul istilah walikota yang artinya penguasa kota. Kata wali juga bisa 
diartikan sebagai seorang yang mengurusi dan membela masyarakat sekaligus dekat dengan masyarakatnya. 
Makna-makna tersebut kemudian terhimpun dalam makna kedekatan yang merupakan makna dasar kata 
tersebut (Quraish Shihab, 2011, p. 651). Dari pengertian dasar itu kemudian muncul istilah pemimpin yaitu 
cerminan kedekatan antara seseorang dengan Masyarakat yang dipimpinnya. 

Dengan demikian, kata wali memiliki banyak arti yaitu dekat, teman, penolong, sekutu, pengikut, penjaga, 
pelindung, yang dicintai, dan pemimpin. Terkait dengan arti wali sebagai pemimpin secara linguistik menjadikan 
mereka sebagai wali dalam dua makna, yaitu memberikan dukungan dan pembelaan jika lafalnya dibaca walayah 
(fathah) dan menyerahkan wilayah atau kekuasaan jika lafalnya dibaca wilayah (kasrah) (Al-Raghib Al-Asfahany, 
2009, p. 535). Oleh karena itu, menurut penulis tidak salah mengartikan kata wali sebagai pemimpin karena 
muwalat al-kuffar tidak hanya berarti menjalin kerjasama dengan orang kafir melainkan juga menyerahkan 
wilayah kita kepada orang kafir. 

Ayat-Ayat Al-Qur’an Yang Dijadikan Dalil Larangan Non-Muslim Sebagai Pemimpin (Auliya’) 

Qs. Ali Imran [3]: 28  

نْ يَّفْعالْ ذٰلِكا فالايْسا مِنا اٰللِّ  ما   فِيْ لَا ياتَّخِذِ الْمُؤْمِنوُْنا الْكٰفِرِيْنا ااوْلِيااۤءا مِنْ دُوْنِ الْمُؤْمِنِيْناَۚ وا

صِيْرُ   اِلاى اٰللِّ الْما رُكُمُ اٰللُّ نافْساهٗ ۗ وا ذ ِ يحُا ٓ اانْ تاتَّقوُْا مِنْهُمْ تقُٰىةً ۗ وا  شايْءٍ اِلََّ

Artinya: “Janganlah orang-orang mukmin menjadikan orang kafir sebagai para wali dengan 
mengesampingkan orang-orang mukmin. Siapa yang melakukan itu, hal itu sama sekali bukan dari (ajaran) Allah, 
kecuali untuk menjaga diri dari sesuatu yang kamu takuti dari mereka. Allah memperingatkan kamu tentang 
diri-Nya (siksa-Nya). Hanya kepada Allah tempat kembali.” 

Asbab Al-Nuzul ayat di atas menurut Al-Wahidi berbicara tentang orang munafik, Diceritakan 
sekelompok Yahudi Al-Hajjaj bin Amru, Ibnu Abi Al-Huqaiq, Qais bin Zaid hidup berbaur dengan oramg-orang 
Anshor dengan tujuan untuk mengganggu mereka agar keluar dari agama mereka. Kemudian Rifa’ah bin 
Mundzir, Abdullah bin Jubair, dan Sa’id bin Khutsaimah memerintahkan orang-orang Anshor agar menghindari 
dan tidak berbaur dengan orang-orang Yahudi tersebut karena mereka ingin mengeluarkan orang-orang Anshor 
dari agama Islam, sehingga turunlah ayat di atas (Abu Al-Hasan Ali Ibn Ahmad Al-Wahidi Al-Naisaburi, 1991, 
p. 104). 

Qs. Al-Nisa’ [4]: 139 

ةا فااِنَّ  ِ  الَّذِيْنا ياتَّخِذُوْنا الْكٰفِرِيْنا ااوْلِيااۤءا مِنْ دُوْنِ الْمُؤْمِنِيْنا ۗ اايابْتاغوُْنا عِنْداهُمُ الْعِزَّ ةا لِِلّٰ   الْعِزَّ

مِيْعاًۗ   جا

Artinya: “(Yaitu) orang-orang yang menjadikan orang-orang kafir sebagai pelindung dengan meninggalkan 
orang-orang mukmin. Apakah mereka mencari kekuatan di sisi orang kafir itu? (Ketahuilah) sesungguhnya semua 
kemuliaan itu milik Allah.” 

Ayat di atas tidak memiliki Asbab Al-Nuzul, namun jika dilihat dari segi munasabah sebelum ayat di atas 
yaitu ayat 138 berbicara tentang orang-orang munafik yang akan mendapatkan siksaan yang sangat pedih karena 
menjadikan orang-orang kafir sebagai auliya’ (pemimpin) dengan meninggalkan orang-orang Mu’min.  

Qs. Al-Maidah [5]: 51  

ى ااوْلِيااۤءا ۘ باعْضُهُمْ ااوْلِيااۤءُ باعْضٍۗ وا  النَّصٰرٰٓ نوُْا لَا تاتَّخِذُوا الْياهُوْدا وا ا الَّذِيْنا اٰما ايُّها لَّهُمْ ۞ يٰآ نْ يَّتاوا  ما

نْكُمْ فااِنَّهٗ مِنْهُمْ ۗ اِنَّ اٰللّا لَا ياهْدِى الْقاوْما الظٰلِمِيْنا   م ِ

Artinya: “Wahai orang-orang yang beriman, janganlah kamu menjadikan orang Yahudi dan Nasrani 
sebagai teman setia(-mu). Sebagian mereka menjadi teman setia bagi sebagian yang lain. Siapa di antara kamu 



Lalu Riastata Al Mujaddi. Reinterpretation of Non-Muslim … 

 

 98 
 

yang menjadikan mereka teman setia, maka sesungguhnya dia termasuk golongan mereka. Sesungguhnya Allah 
tidak memberi petunjuk kepada kaum yang zalim.” 

Asbab Al-Nuzul ayat di atas menceritakan ketika Bani Qainuqa’ menyerang umat Islam, kemudian 
Abdullah bin Ubay bin Salul menjadi penengah dan membuat perjanjian dengan mereka, lalu Ubadah bin 
Shamit menemui Rasulullah dan ingin menjauh dari perjanjian yang dibuat oleh Abdullah bin Ubay bin Salul. 
Bani Auf juga pernah memiliki perjanjian seperti yang mereka lakukan pada saat itu memerintahkan mereka 
untuk menemui Rasulullah dan menjauh dari perjanjian dengan orang-orang kafir dan tidak menjadikan mereka 
sebagai pemimpin, lalu turunlah ayat di atas (Imam As-Suyuthi, 2014, pp. 205–206). 

Qs. Al-Maidah [5]: 57 

نا الَّذِيْنا اوُْتُ  لاعِباً م ِ ذُوْا دِيْناكُمْ هُزُوًا وَّ نوُْا لَا تاتَّخِذُوا الَّذِيْنا اتَّخا ا الَّذِيْنا اٰما ايُّها  وا الْكِتٰبا مِنْ يٰآ

ؤْمِنِيْنا   اتَّقوُا اٰللّا اِنْ كُنْتمُْ مُّ الْكُفَّارا ااوْلِيااۤءاَۚ وا  قابْلِكُمْ وا

Artinya: “Wahai orang-orang yang beriman, janganlah kamu menjadikan orang-orang yang menjadikan 
agamamu bahan ejekan dan permainan, (yaitu) di antara orang-orang yang telah diberi kitab suci sebelummu 
dan orang-orang kafir, sebagai teman setia(-mu).216) Bertakwalah kepada Allah jika kamu orang-orang mukmin.” 

Asbab Al-Nuzul ayat di atas menceritakan bahwa Rifa’ah bin Zaid bin Tabut dan Suwaid bin Harits 
bersikap dan menampakkan seakan-akan orang-orang Mu’min, akan tetapi di dalam hati mereka penuh dengan 
kemunafikan dan sebagian dari kaum Muslim mencintai mereka, sehingga turunlah ayat di atas (Abu Al-Hasan 
Ali Ibn Ahmad Al-Wahidi Al-Naisaburi, 1991, p. 202).  

Qs. Al-Taubah [9]: 23 

ا اٰباَۤءَكُمْ وَاخِْوَانكَُمْ اوَْلِياَۤءَ انِِ اسْتحََبُّوا الْكُفْرَ عَلَ  يْمَانِِۗ  يٰٰٓايَُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنوُْا لََ تتََّخِذوُْٰٓ  ى الَِْ

ىِٕكَ هُمُ الظّٰلِمُوْنَ 
ۤ
نْكُمْ فاَوُلٰ  وَمَنْ يَّتوََلَّهُمْ م ِ

Artinya:“Wahai orang-orang beriman, janganlah kamu jadikan bapak-bapakmu dan saudara-saudaramu 
sebagai pelindung jika mereka lebih mencintai kekufuran atas keimanan. Siapa pun di antara kamu yang 
menjadikan mereka pelindung, maka mereka itulah orang-orang yang zalim. 

Asbab Al-Nuzul ayat di atas berkenaan dengan perintah Rasulullah saw untuk berhijrah ke Madinah, 
namun dari perintah tersebut ada yang menaatinya dan ada juga yang membangkang. Oleh karena itu, turunlah 
ayat di atas (Abu Al-Hasan Ali Ibn Ahmad Al-Wahidi Al-Naisaburi, 1991, p. 248). 

Ayat-ayat di atas, apabila dilihat dari konteks yang melingkupinya mengalami pergeseran khitab, yang pada 
awalnya ditujukan kepada kalangan munafik, Yahudi, dan terakhir terhadap orang yang menghianati Allah dan 
Rasulnya. Agar lebih mudah dipahami, dapat dilihat pada tabel 1. 

Tabel 1. Pergeseran Khitab 

No Ayat dan Surah Khitab 

1. Qs. Ali Imran [3]: 28 Munafik 

2. Qs. Al-Nisa’ [4]: 139 Munafik 

3. Qs. Al-Maidah [5]: 51 Yahudi 

4. Qs. Al-Maidah [5]: 57 Yahudi  

5. Qs. Al-Taubah [9]: 23 Yang mengkhianati perintah Allah dan Rasulnya 

Menurut hemat penulis, para mufassir menafsirkan ayat-ayat tersebut secara partikular sehingga 
melupakan konteks ayat-ayat tersebut. Jika dilihat berdasarkan kronologis turunnya ayat-ayat tersebut, maksud 
utama atau ideal moral pada ayat-ayat di atas ialah sikap orang munafik yang berkhianat kepada umat Islam. 
Oleh karena itu, setiap orang baik itu non-Muslim atau bahkan Muslim sekalipun jika berkhianat maka tidak 
boleh dijadikan wali (teman dekat, penolong, pengikut, pemimpin). 

Selain ayat-ayat di atas, terdapat sejumlah ayat lain yang juga sering digunakan untuk menolak pemimpin 
non-Muslim seperti Qs. al-Mumtahanah [60]: 1, Qs. Ali-‘Imran [3]: 100 & 118, Qs. al-Mujadilah [58]: 22, Qs. 



Lalu Riastata Al Mujaddi. Reinterpretation of Non-Muslim … 

 

 99 
 

An-Nisa’ [4]: 144, Qs. Al-Anfal [8]: 73, dan Qs. At-Taubah [9]: 8. Meskipun ayat-ayat tersebut memiliki redaksi 
yang berbeda namun sebenarnya mengacu pada satu inti persoalan yang sama yaitu kaum Muslim tidak 
diperkenankan menjadikan orang-orang yang munafik dan berkhianat atas suatu kesepakatan sebagai wali 
(teman, sahabat, penolong, pelindung, dan pemimpin). 

Tafsir Maqashidi Sebagai Sebuah Pendekatan 

Secara sederhana, Abdul Mustaqim mendefinisikan tafsir maqashidi sebagai salah satu model pendekatan 
dalam penafsiran al-Qur’an yang menitikberatkan pada upaya penggalian maksud-maksud al-Qur’an baik yang 
bersifat partikular maupun universal dan didasarkan pada teori maqashid al-Qur’an dan maqashid al-syari’ah 
sehingga nilai-nilai ajaran al-Qur’an mampu merealisasikan kemaslahatan dan menghindari kerusakan dalam 
kehidupan manusia (Muhammad Naufal Hakim, 2023, p. 187). Sehingga, tafsir maqashidi tidak terjebak pada 
penjelasan literal dari teks, melainkan mencoba menggali dimensi yang tak terkatakan (ad-dalalah al-maskut anha) 
dengan tujuan menemukan dimensi maqashid dari objek kajian. Bahkan, Abdul Mustaqim berpandangan 
bahwasanya tafsir maqashidi merupakan bentuk wasathiyyah dari kelompok tekstualis-skriptualis, hingga seolah-
olah “menyembah teks” (ya’budun al-nushush) dan kelompok liberalis-deskriptualis, hingga mendesakralisasi teks 
(yua’th-thlun al-nushush). Sedangkan tafsir maqashidi ingin menggali maqashid (tujuan, hikmah, maksud, maupun 
dimensi makna terdalam dan signifikansi) yang ada di balik teks, dengan tetap menghargai teks, sehingga tidak 
terjebak pada de-sakralisasi teks di satu sisi dan penyembahan teks di sisi lain. Selanjutnya Abdul Mustaqim 
membagi wilayah dari maqashid al-Qur’an menjadi tiga yaitu shalah al-fardhi (kebaikan individual), shalah al-
mujtama’ (kebaikan sosial), dan shalah al-‘alam (kebaikan global) (Abdul Mustaqim, 2019, pp. 39–40). 

Setelah memberikan definisi sederhana dan posisi tafsir maqashidi. Abdul Mustaqim kemudian membagi 
teori tafsir Maqashidi ke dalam tiga hirearki ontologis, yaitu; Pertama, tafsir Maqashidi as philosophy, Tafsir 
Maqashidi sebagai falsafah tafsir. Artinya, nilai-nilai maqashid di sini dijadikan sebagai basis filosofis dan spirit 
(ruh) dalam proses dinamika penafsiran. Asumsinya, bahwa maqashid itu sendiri juga selalu dinamis, ia bergerak 
seiring dengan dinamika kehidupan peradaban manusia. Dengan demikian, maqashidi as philosophy ialah 
menggali nilai-nilai ideal moral dalam al-Qur’an untuk merealisasikan mashlahah dan menolak mafsadah baik itu 
nilai kemanusiaan, kesetaraan, ataupun ilmu pengetahuan. Kedua, tafsir Maqashidi as methodology. Tafsir 
maqashidi sebagai metodologi meniscayakan perlunya rekonstruksi dan pengembangan penafsiran Al-Qur’an 
yang berbasis teori maqashid. Sebuah proses dan prosedur penafsiran yang menggunakan teori-teori maqashid 
syariah sebagai pisau analisis untuk memahami Al-Qur’an. sehingga tafsir maqashidi akan menekankan 
pentingnya penjelasan maqashid al-syariah dalam rangka merealisasikan kemashlahatan umat manusia. Tafsir 
maqashidi model kedua ini biasanya difokuskan pada ayat-ayat hukum. Ketiga, tafsir Maqashidi as product (sebagai 
produk penafsiran). Tafsir maqashidi sebagai produk penafsiran berarti sebuah produk tafsir yang mencoba 
memfokuskan pada pembahasan tentang maqashid dari setiap ayat Al-Qur’an yang ditafsirkan.  

Penafsiran Ayat-Ayat Tentang Larangan Non-Muslim Sebagai Pemimpin (Auliya’) 

Mufassir yang menolak Non-Muslim sebagai pemimpin 

Adapun mufassir yang cukup keras menolak kepemimpinan non-Muslim ialah Sayyid Quthb. Sayyid 
Quthb berpendapat tidak dibolehkan bagi kaum Muslim untuk menolong atau melakukan perjanjian dengan 
non-Muslim. Persoalan ini menurut Quthb sering disalahpah ami oleh kaum Muslim, kaum Muslim mengira 
bahwa hal tersebut dibolehkan jika terdapat kemaslahatan dengan dalil kerjasama yang pernah dilakukan Nabi 
di masa awal-awal Islam di Madinah. Ketika hal tersebut sudah tidak mungkin dilakukan, maka Allah 
membatalkan kebolehan tersebut (Sayyid Quthb, 1412, p. 389). 

Al-Zamakhsyari berpendapat bahwasanya pelarangan non-Muslim sebagai pemimpin ialah logis karena 
mengingat orang kafir merupakan musuh kaum Muslim dan tidak mungkin bagi seseorang mengangkat musuh 
sebagai pemimpinnya (Abu al-Qasim Jar Allah Mahmud bin Umar al-Zamakhsyari, 1972, p. 422). Senada dengan 
itu menurut Ali Al-Sayis jika kaum Muslim mengangkat orang kafir sebagai pemimpin, maka kaum Muslim 
tersebut berpandangan bahwa jalan yang ditempuh orang kafir tersebut itu baik. Hal tersebut tidak boleh terjadi, 
karena ketika seseorang menyetujui kekafiran maka ia juga telah kafir (Muhammad Ali Al-Sayis, 1953, pp. 5–8). 

Bahkan, menurut Thabathaba’i lebih berbahaya mengangkat orang kafir sebagai pemimpin kaum Muslim 
daripada kekafiran kaum kafir dan kemusyrikan kaum musyrik. Kaum kafir ialah musuh kaum Muslim, dan jika 
musuh itu telah dijadikan teman maka ketika itu ia telah berubah menjadi musuh dalam selimut yang jauh lebih 



Lalu Riastata Al Mujaddi. Reinterpretation of Non-Muslim … 

 

 100 
 

sulit untuk dihadapi daripada musuh yang nyata-nyata berada di luar lingkungan kaum Muslim (Sayyid 
Muhammad Husayn Al-Tabataba’i, 1972, pp. 151–157). Menurut Al-Sabuni, penerimaan seorang non-Muslim 
sebagai pemimpin merupakan bentuk ketundukan terhadap pemerintahan taghut (berhala) dan merupakan 
bentuk pembangkangan terhadap perintah Allah. Tidak diperkenankan kaum Muslim bekerjasama dengan 
musuh-musuh Allah, karena tidak mungkin seseorang mencintai Allah dan musuh-musuhnya sekaligus. 
Seseorang yang mencintai Allah pada hakikatnya membenci musuh-musuh-Nya (Muhammad Ali Al-Sabuni, n.d., 
p. 403). 

Al-Alusi dengan mengutip sebagian pendapat ulama tidak hanya melarang non-Muslim sebagai kepala 
Negara, namun juga melarang mengangkat mereka untuk mengisi jabatan-jabatan sekecil apapun urusan Umat 
Islam baik itu menjadi pegawai atau karyawan, pembantu, maupun tugas-tugas kenegaraan di bawah kepala 
Negara. Bahkan larangan tersebut menurut Al-Alusi juga mengakomodasi larangan menghormati non-Muslim 
dalam suatu majelis, seperti berdiri ketika menyambut kedatangannya, memanggilnya dengan gelar kehormatan, 
memberi salam, dan bentuk-bentuk penghormatan lainnya (Shihabuddin Al-Sad Mahmud Al-Alusi, n.d., p. 120). 

Mufassir yang membolehkan non-Muslim sebagai pemimpin 

Dalam tafsir al-Manar Rasyid Ridha memahami ayat-ayat tentang larangan seorang non-Muslim sebagai 
pemimpin (wali) hanya dapat berlaku jika seorang non-Muslim tersebut secara nyata memerangi dan 
menimbulkan kerugian bagi kaum Muslim (Muhammad Rasyid Ridha, 1990, p. 229). Rasyid Ridha tidak setuju 
jika ayat-ayat larangan tersebut dijadikan sebagai dalih untuk menolak seluruh non-Muslim sebagai pemimpin 
pada negara mayoritas Muslim. Pandangan tersebut didasarkan pada Qs. Al-Mumtahanah [6]: 7-9. 

Ayat-ayat larangan seorang non-Muslim sebagai pemimpin di atas menurut Quraish Shihab tidak berlaku 
secara mutlak, melainkan mencakup seluruh makna yang dikandung oleh kata aulia’. Dalam tafsirnya beliau 
mengutip pendapat Sayyid Thanthawi yang membagi non-Muslim menjadi tiga kelompok. Pertama, mereka yang 
tinggal bersama kaum Muslim dan tidak memusuhi Islam serta tidak juga menampakkan tanda-tanda yang 
mengakibatkan prasangka buruk terhadap mereka. Kelompok ini mempunyai hak dan kewajiban sosial yang 
sama dengan kaum Muslim. Kedua, kelompok yang memerangi dan merugikan kau Muslim dengan berbagai 
cara, sehingga mereka tidak boleh didekati dan kaum Muslim dilarang untuk menjalin hubungan harmonis 
dengan mereka. Ketiga, kelompok yang tidak secara nyata memusuhi Islam tetapi tidak terlihat indikator bahwa 
mereka tidak bersimpati kepada kaum Muslim melainkan bersimpati kepada musuh-musuh Islam. Pada 
kelompok ini kaum Muslim diperintahkan untuk berhati-hati dengan catatan tidak memusuhi mereka (M. 
Quraish Shihab, 2002, pp. 125–126). 

Wahbah Az-Zuhaili mengartikan kata al-muwaalah (loyal) terhadap kaum kafir yang dilarang oleh agama 
ialah meminta dukungan, bantuan, dan bekerja sama dengan mereka dikarenakan hubungan kekerabatan atau 
persahabatan padahal telah jelas akidah dan agama mereka keliru. Kaum Muslim dilarang untuk menjadikan 
kafir sebagai pemimpin atau penolong tetapi Allah memberikan pengecualian. Yaitu kecuali jika kaum Muslim 
dikhawatirkan akan tertimpa sesuatu musibah seperti dibunuh, maka wajib hukumnya untuk menjaga diri dan 
boleh bagi kaum Muslim bermuwaalah dengan mereka. Karena mencegah kerusakan lebih didahulukan 
daripada menarik kemaslahatan. Bermuwaalah dengan kafir dibolehkan dengan syarat untuk kebaikan Islam 
dan kaum Muslimin dan hal ini hanya berlaku ketika dalam keadaan darurat (Wahbah Az-Zuhaily, 2013, p. 235).  

Analisis Tafsir Maqashidi  

Ayat-ayat tentang larangan seorang non-Muslim sebagai pemimpin yang telah dipaparkan di atas 
menegaskan mengenai larangan secara umum menjadikan orang kafir sebagai pemimpin (wali) dan larangan 
khusus menjadikan Ahli Kitab sebagai pemimpin (wali). Selain larangan menjadikan non-Muslim sebagai 
pemimpin al-Qur’an juga melarang kaum Muslim menjadikan mereka sebagai teman kepercayaan atau teman 
setia (Qs. Ali Imran [3]: 118). Ayat-ayat di atas juga menjelaskan alasan kaum Muslim dilarang menjadikan kafir 
dan ahlul kitab sebagai pemimpin, diantaranya; Pertama, karena mereka adalah musuh bagi kaum Muslim yang 
tidak percaya terhadap kebenaran agama Islam dan ketika berkuasa mereka bisa bertindak sewenang-wenang 
terhadap kaum Muslim sebagaimana mereka pernah mengusir Nabi dari Mekkah (Qs. al-Mumtahanah [60]: 1. 
Kedua, karena mereka sering mengejek dan mempermainkan agama dan keyakinan yang dianut kaum Muslim 
(Qs. al-Maidah [5]: 57). Ketiga, karena mereka selalu menimbulkan kemudharatan bagi kaum Muslim yaitu 
senang melihat kaum Muslim susah dan mereka menyimpan kebencian (Qs. Ali Imran [3]: 118).  



Lalu Riastata Al Mujaddi. Reinterpretation of Non-Muslim … 

 

 101 
 

Selain itu, terdapat ayat-ayat yang membolehkan kaum Muslim untuk berdamai dengan non-Muslim 
dalam Qs. al-Anfal [8]: 61, kebolehan berbuat baik dan berlaku adil terhadap non-Muslim yang tidak memerangi 
kaum Muslim karena alasan agama dan tidak mengusir mereka dari tanah air mereka (Qs. al-Mumtahanah [60]: 
8. Sekalipun terdapat ulama yang melarang kepemimpinan non-Muslim namun sebagian lainnya membolehkan 
dalam kondisi darurat yaitu kondisi dimana beberapa hal yang tidak bisa ditangani oleh kaum muslimin sendiri 
baik langsung maupun tidak langsung atau orang muslim itu berkhianat. Wahbah Al-Zuhaily misalnya 
membenarkan dan mendukung umat Muslim bekerjasama dengan non-Muslim jika hal itu mendatangkan 
kemaslahatan bagi kaum Muslim. Dalilnya bahwa Nabi sendiri pernah bekerjasama dengan kabilah Khuza’ah 
yang ketika itu masih dalam keadaan musyrik (Wahbah Az-Zuhaily, n.d., pp. 199–200). Menurut Al-Qurthubi, 
jika seorang Muslim terancam keselamatan jiwanya ditengah orang-orang kafir maka diperbolehkan berpura-
pura mendukung non-Muslim secara lisan sementara hatinya tetap teguh dalam keimanan (Abu Abdullah 
Muhammad bin Ahmad Al-Anshari Al-Qurtubi, 1964, p. 57). 

Mahmud Muhammad Taha berpendapat bahwasanya dalam sebuah negara demokrasi yang penduduknya 
mayoritas Muslim dan minoritas non-Muslim harus memiliki persamaan hak dan status sebagaimana kaum 
Muslim, termasuk hak untuk menjadi kepala Negara. Pandangan ulama yang melarang non-Muslim sebagai 
pemimpin menurut Al-Na’im dapat dibenarkan oleh konteks historisnya, tetapi pandangan tersebut tidak bisa 
diberlakukan saat ini karena perbedaan konteks historisnya. Lebih lanjut Al-Na’im menyatakan jika pandangan 
ulama yang menolak non-Muslim sebagai pemimpin masih tetap dipertahankan saat ini, maka akan 
menimbulkan kontra dan perpecahan umat sehingga menimbulkan konflik dan perang baik pada skala lokal 
maupun internasional (Abdullah Ahmad Al-Na’im, 1994, p. 220).  

Saat ini zaman telah mengalami pergeseran paradigma dimana perbedaan agama bukanlah menjadi 
problem karena pada dasarnya perbedaan merupakan sunnatullah. Asghar Ali Engineer mengungkapkan 
bahwasanya mazhab klasik yang cenderung deskriminatif terhadap non-Muslim bukanlah inti dari ajaran Islam, 
melainkan pengaruh Bizantium dan Persia. Inti ajaran Islam menurut Engineer ialah kesetaraan sebagaimana 
telah digaungkan dan dilembagakan pada periode Islam awal (Asghar Ali Engineer, 2000, p. 239). Oleh karena 
itu, ketika memilih seorang pemimpin tidak hanya terfokus kepada agamanya tetapi juga melihat potensi 
kepemimpinan dan kemampuan seseorang dalam menegakkan keadilan serta menentang kedzaliman.  

Dengan adanya perbedaan pandangan antara para mufassir yang membolehkan dan melarang seorang 
non-Muslim sebagai pemimpin diperlukan pemahaman yang lebih komprehensif yaitu dengan cara 
mengkompromikan ayat-ayat al-Qur’an tentang larangan dan kebolehan seorang non-Muslim sebagai pemimpin. 
Ayat-ayat larangan tersebut bisa dilihat dari Asbab Al-Nuzul serta illatnya (alasan), karena berdasarkan kaidah al-
hukm yaduru ma’a al-illatihi wujudan au ‘adaman (berlaku atau tidaknya hukum tergantung ada atau tidaknya alasan 
(illat) yang mendasarinya). Oleh karena itu, ayat-ayat tersebut tidak bisa digeneralisir bahwa seluruh non-Muslim 
selalu memusuhi Islam sehingga tidak boleh dijadikan sebagai pemimpin. 

Dalam pandangan ulama ushul fiqh, Allah swt menurunkan dan menentukan syari’at Islam dengan 
berbagai tujuan (maqashid al-Syari’ah) yang secara umum terdiri dari tiga unsur; pertama, dharuriyat (tujuan pokok) 
yakni hal-hal penting yang wajib terpenuhi untuk kelangsungan hidup manusia. Jika hal tersebut tidak terpenuhi 
maka akan terjadi kerusakan, perpecahan, dan kekacauan hidup manusia. kedua, hajiyyat (tujuan sekunder) yakni 
hal-hal yang dibutuhkan untuk mendapatkan kelapangan dan kemudahan dalam hidup di dunia. Jika hal 
tersebut tidak terpenuhi maka manusia akan mengalami kesulitan dan kesempitan. Ketiga, tahsiniyat (tujuan 
tersier) yakni hal-hal pelengkap dan sebagai penyempurna (Abdul Wahhab Khallaf, 2003, p. 291). 

Persoalan kepemimpinan jika dilihat dari sudut pandang maqashid Syar’iah maka tujuan pokok (dharuriyat) 
dari kepemimpinan ialah bukan dari aspek agamanya melainkan aspek kapasitas dan potensi seorang pemimpin 
tersebut baik itu keadilan, tanggung jawab, tidak berkhianat, dan sebagainya. Seorang pemimpin yang bersikap 
adil dan tidak berkhianat meskipun non-Muslim lebih baik daripada seorang pemimpin Muslim tetapi tidak adil 
dan berkhianat, sehingga tolak ukur utama seseorang menjadi pemimpin ialah sikap kepribadian dan potensi 
seorang pemimpin tersebut. 

Nilai-nilai fundamental maqashid yang direkonstruksi dan dikembangkan oleh Abdul Mustaqim dibagi 
menjadi lima yaitu; 1) nilai keadilan (al-adalah), 2) nilai kemanusiaan (insaniyah), 3) nilai moderasi (wasathiyah), 
4) nilai kebebasan disertai dengan tanggung jawab (hurriyah masuliyah), dan 5) nilai kesetaraan (al-musawah) 
(Muhammad Naufal Hakim, 2023, p. 190). Dari nilai-nilai fundamental maqashid tersebut terdapat satu nilai 
yang dominan dan patut disorot yaitu nilai moderasi (wasathiyah). Tafsir maqashidi sebagai sebuah pendekatan 
dapat memoderasi dua tipolar pendekatan tafsir yang kontradiktif antara pendekatan tekstualis-skriptualis dan 
liberalis-deskriptualis. Kelompok tekstualis memiliki kecenderungan untuk menjadikan nash sebagai yang pokok 



Lalu Riastata Al Mujaddi. Reinterpretation of Non-Muslim … 

 

 102 
 

(ashl), dan konteks sebagai cabang (furu’) sehingga menghasilkan penafsiran yang tekstual atau tidak dapat 
menangkap makna utama al-Qur’an. Sedangkan kelompok liberalis cenderung sebaliknya sehingga 
menghasilkan penafsiran yang liberal atau keluar dari makna utama al-Qur’an (Abdul Mustaqim, 2019, pp. 14–
15).  

Dengan menggunakan tafsir maqhasidi sebagai pisau analisis maka hasil penafsiran ayat al-Qur’an tentang 
larangan seorang non-Muslim sebagai pemimpin lebih moderat yaitu tidak terjebak pada penjelasan literal dari 
teks sekaligus tidak mengabaikan teks (ayat-ayat al-Qur’an). Jika kaum Muslim dalam kondisi dan situasi yang 
kondusif sepertinya misalnya menjadi mayoritas, maka larangan tersebut bisa diterapkan. Namun, jika kaum 
Muslim dalam kondisi dan situasi yang tidak mendukung misalnya menjadi minoritas, maka larangan tersebut 
tidak bisa diterapkan. Hal tersebut juga diperkuat dalam Qs. Ali-Imran[3]: 28, larangan non-Muslim sebagai 
pemimpin tersebut boleh dilanggar jika dalam kondisi darurat yaitu menjaga diri. 

Abdul Mustaqim juga mengembangkan aspek-aspek fundamental maqashid yaitu konsep hifzh. Konsep 
dharuriyat al-khamsah yaitu hifzh al-din (menjaga agama), hifzh al-nafs (menjaga jiwa), hifzh al-‘aql (menjaga akal), 
hifzh al-nasl (menjaga keturunan), dan hifzh al-mal (menjaga harta). Kemudian Abdul Mustaqim menambah lima 
konsep hifzh tersebut dengan hifzh al-daulah (menjaga negara), dan hifzh al-bi’ah (menjaga lingkungan) (Abdul 
Mustaqim, 2019, p. 40). Hifdz al-daulah menurut Abdul Mustaqim ialah pangkal dari segalanya, tanpa menjaga 
negara maka akan melahirkan perpecahan, peperangan, ketidaknyamanan, dan lain-lain. Dengan menjaga 
negara maka keenam aspek-aspek fundamental maqashid yang lain juga akan terjaga. Salah satu cara untuk 
menjaga negara yaitu dengan memilih pemimpin yang dapat mendatangkan kemaslahatan dan menghindari 
kerusakan.  

Dengan demikian, penulis menyimpulkan bahwasanya adanya kesalahpahaman penafsiran terhadap ayat-
ayat al-Qur’an yang dijadikan sebagai dalil larangan non-Muslim sebagai pemimpin. Ayat-ayat tersebut dari segi 
konteks sebenarnya berbicara tentang sikap seseorang yang munafik dan berkhianat kepada Allah dan Rasulnya. 
Ayat-ayat di atas jika dilihat dengan menggunakan kacamata maqashidi bukanlah larangan untuk berhubungan 
baik dengan non-Muslim melainkan sebagai motivasi untuk membentuk umat manusia agar bersikap adil dan 
tidak berkhianat. 

Begitu juga halnya dengan persoalan kepemimpinan yang menjadi aspek pokok (dharuriyyat) jika dilihat 
dari perspektif tafsir maqashidi ialah bukan dari aspek agamanya melainkan sikap atau potensi seorang pemimpin 
tersebut. Non-Muslim boleh dijadikan pemimpin jika kaum Muslim dalam situasi dan kondisi yang 
memungkinkan serta tidak berkhianat sehingga dapat menghasilkan kemaslahatan bersama. Dan non-Muslim 
atau Muslim sekalipun tidak boleh dijadikan pemimpin jika mereka memusuhi Islam serta berkhianat sehingga 
menghasilkan kemudharatan bagi kaum Muslim. 

KESIMPULAN  

Berdasarkan kronologis turunnya ayat-ayat yang dijadikan dalil untuk menolak kepemimpinan non-
Muslim jika dilihat dari konteks yang melingkupinya mengalami pergeseran khitab dari Munafik, Yahudi, hingga 
yang menghianati Allah dan Rasulnya baik Muslim maupun non-Muslim. Ayat-ayat tersebut jika dilihat dengan 
menggunakan kacamata maqashidi bukanlah larangan untuk berhubungan baik dengan non-Muslim melainkan 
sebagai motivasi untuk membentuk umat manusia agar bersikap adil dan tidak berkhianat. Umat Islam dilarang 
menjadikan orang-orang yang berkhianat sebagai wali (teman dekat, penolong, pelindung, pemimpin). Persoalan 
kepemimpinan jika dilihat dari sudut pandang maqashid Syar’iah maka aspek pokok (dharuriyat) dari 
kepemimpinan ialah bukan dari aspek agamanya melainkan sikap dan kapasitas seorang pemimpin tersebut. 
ayat-ayat al-Qur’an tentang larangan non-Muslim sebagai pemimpin jika dilihat dari perspektif tafsir maqashidi 
tidak berlaku secara mutlak dan bersifat situasional. Non-Muslim boleh dijadikan pemimpin jika kaum Muslim 
dalam situasi dan kondisi yang memungkinkan serta tidak berkhianat sehingga dapat menghasilkan 
kemaslahatan bersama. Dan non-Muslim atau Muslim sekalipun tidak boleh dijadikan pemimpin jika mereka 
memusuhi Islam serta berkhianat sehingga menghasilkan kemudharatan bagi kaum Muslim.  

DAFTAR PUSTAKA 

Abdul Mustaqim, A. (2019). Argumentasi Keniscayaan Tafsir Maqashidi Sebagai Basis Moderasi Islam. UIN 
 Sunan Kalijaga Press. 

Abdul Wahhab Khallaf. (2003). Ilmu Ushul Fiqh. Pustaka Amani. 



Lalu Riastata Al Mujaddi. Reinterpretation of Non-Muslim … 

 

 103 
 

Abdullah Abbas Al-Nadwi. (1986). Qamus Alfaz Al-Qur’an Al-Karim: Arabi-Injilizi. Mu’assasah Iqra’ Al-
 Thaqafiyah Al-Alamiyah. 

Abdullah Ahmad Al-Na’im. (1994). Dekontruksi Syari’ah (terj. Ahmad Suaedy dan Amiruddin Arrany). 
 LKiS. 

Abu Abdullah Muhammad bin Ahmad Al-Anshari Al-Qurtubi. (1964). Al-Jami’ li Ahkam Al-Qur’an. Dar al-Kutub 
 al-Misriyyah. 

Abu Al-Hasan Ali Ibn Ahmad Al-Wahidi Al-Naisaburi. (1991). Asbabun Nuzul. Dar al-Kutub al-Ilmiyah. 

Abu al-Qasim Jar Allah Mahmud bin Umar al-Zamakhsyari. (1972). Al-Kashshaf An Haqa’iq al-Tanzil wa 
 Uyun al-Aqawil fi Wujuh al-Ta’wil (Khalil Ma’mun Shayha, Vol. 2). Shirkah Maktabah wa Matba’ah 
 Mustafa al-Bab al-Halabi wa Awladuh. 

Abu Tholib Khalik. (214 C.E.). Pemimpin Non-Muslim Dalam Perspektif Ibnu Taymiyah. Jurnal Studi 
 Keislaman, 14(1). 

Ahmad Muttaqin. (2017). Pemimpin Non Muslim Dalam Pandangan Hamka (Kajian Tafsir Al-Azhar).  Al-Dzikra, 
 9(1). 

Al-Maktabah Al-Syarqiyyah. (2007). Al-Munjid Fi Al-Lughah Wa Al-A’lam. Dar al-Masyriq. 

Al-Raghib Al-Asfahany. (2009). Mufradat Alfaz Al-Qur’an (Terj. Safwan Adnan Dawudi, Vol. 2). Dar Al-
 Qalam. 

Asghar Ali Engineer. (2000). Devolusi Negara Islam (terj. Imam Muttaqin, Vol. 1). Pustaka Pelajar. 

Dudi Badruzzaman. (2019). Hak-Hak Politik Warga Negara Non Muslim Sebagai Pemimpin Dalam 
 Pandangan Hukum Islam dan Hukum Positif. Supermasi: Jurnal Ilmiah Ilmu Hukum, 9(1), 19–38. 

Imaduddin Bin Muhammad At-Thabari Al-Ma’ruf bi Al-Kiya’ Al-Harashi. (1985). Ahkam Al-Qur’an (Musa 
Muhammad Ali dan Izzah Abd Atiyah, Vol. 2). Dar al-Kutub al-Ilmiyah. 

Imam As-Suyuthi. (2014). Asbab Al-Nuzul (terj. Andi Muhammad Syahril dan Yasir Maqasid). Pustaka Al-Kautsar. 

Jaka Ghianovan. (2020). Memilih Pemimpin Non Muslim Dalam Al-Qur’an (Studi Tafsir Al-Azhar  Karya 
Hamka dan Tafsir Al-Misbah Karya M. Quraish Shihab). At-Taisir: Jurnal Of Indonesian Tafsir Studies, 1(1), 
63–70. 

Kerwanto. (2017). Kepemimpinan Non-Muslim: Konsep Wilayah Dalam Al-Qur’an Sebagai basis Hukum 
 Kepemimpinan Non-Muslim. Kontemplasi: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 5(2), 373–398. 

M. Quraish Shihab. (2002). Tafsir Al-Mishbah (Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an) (Vol. 3). Lentera 
 Hati. 

M. Yusron Shidqy. (2021). Pemimpin Non-Muslim Dalam Perspektif Ibnu Jarir Ath-Thabary. Hikami: 
 Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 2(1). 

Muhammad Ali Al-Sabuni. (n.d.). Rawa’i Al-Bayan Tafsir Ayat Al-Ahkam Min al-Qur’an (Vol. 1). 

Muhammad Ali Al-Sayis. (1953). Tafsir Ayat Al-Ahkam (Naji Suwaydan, Vol. 3). Matba’ah Muhammad Ali Al-
 Shabih wa Awladuh. 

Muhammad Bin Mukarram Bin Ali Abu Fadl Jamaluddin Ibnu Manzurn. (1414). Lisan Al-Arab (3rd 
 ed., Vol. 8). Dar Shadir. 

Muhammad Naufal Hakim. (2023). Maqashidiyyah Integratif dan Prinsip Metodologi Teori Tafsir  Maqashidi 
 Abdul Mustaqim. Islamadina: Jurnal Pemikiran Islam, 24(2), 179–199. 

Muhammad Rasyid Ridha. (1990). Tafsir Al-Manar (Vol. 3). Al-Hay’ah al-Misriyah al-’Ammah li Al- Kitab. 

Mujar Ibnu Syarif. (2006). Presiden Non-Muslim di Negara Islam: Tinjauan dari Perspektif Politik dan 
 Relevansinya dalam Konteks Indonesia. Pustaka Sinar Harapan. 



Lalu Riastata Al Mujaddi. Reinterpretation of Non-Muslim … 

 

 104 
 

Quraish Shihab. (2011). Membumikan Al-Qur’an: Memfungsikan Wahyu Dalam Kehidupan (2nd ed., Vol. 1). Lentera
  Hati. 

Sayyid Muhammad Husayn Al-Tabataba’i. (1972). Al-Mizan Fi Tafsir Al-Qur’an (Vol. 3). Mu’assasah Al-
 Alami li Al-Matbu’at. 

Sayyid Quthb. (1412). Tafsir Fi Zhilal al-Qur’an (Vol. 2). Dar al-Shuruq. 

Septiawadi. (2022). Pemaknaan Auliya’ Sebagai Pemimpin Dalam Pandangan Mufassir Klasik dan Modern. 
 Jurnal Studi Ilmu Al-Qur’an Dan Al-Hadis, 16(1), 83–104. 

Shihabuddin Al-Sad Mahmud Al-Alusi. (n.d.). Ruh Al-Ma’ani fi Tafsir al-Qur’an al-Azhim wa Sab’ al- Matsani (Ali 
 Abd al-Bari Atiyah, Vol. 3). Dar al-Turath al-Arabi. 

Sippah Chotban. (2018). Hukum Memilih Pemimpin Non Muslim. Jurnal Al-Qadau: Peradilan Dan Hukum 
 Keluarga Islam, 5(1), 59–72. 

Siti Qoniah. (2020). Analisis Kepemimpinan Non Muslim Menurut Fiqih dan Hukum Tata Negara Di 
 Indonesia. Al-Imarah: Jurnal Pemerintahan Dan Politik Islam, 5(2), 147–168. 

Wahbah Az-Zuhaily. (n.d.). Al-Tafsir al-Munir fi al-Aqidah wa al-Syari’ah wa al-Manhaj (Vol. 3). Dar al-Fikral-Mu’asir. 

Wahbah Az-Zuhaily. (2013). Tafsir Al-Munir (terj. Abdul Hayyie Al-Kattani, dkk, Vol. 2). Gema Insani. 


