Spiritus: Religious Studies and Education Journal
Volume 2. Nomor 3, Oktober 2024 | e-ISSN: 30309220
https://doi.org/10.59923/spiritus.v2i3.119

Reinterpretation of Non-Muslim Leadership Interpretation in Maqashidi
Exegesis

Lalu Riastata Al Mujaddi”, Zainul Ashri”, Roni Irawan?, Subhan”

YUniversitas Islam Negeri Sunan Kalijaga
USTKIP Taman Siswa Bima

*Correspondence: 22205031052@student.uin-suka.ac.id

ABSTRACT

This study examines the contentious issue of Muslim-non-Muslim relations, particularly in the context of leadership and
friendship. The controversy surrounding this topic stems from apparent contradictions within Quranic verses, which
prohibit Muslims from forming close relationships with non-Muslims, while concurrently promoting justice and kindness
towards them. Furthermore, divergent interpretations of the term awliya' among Islamic scholars have exacerbated the
problem. By employing a maqashidi exegetical framework, this research aims to re-interpret the seemingly contradictory
Quranic verses and reconcile the polarized approaches to exegesis. The findings of this study reveal that a chronological
analysis of the relevant verses indicates a shift in address from hypocrites and Jews to those who betray God and His
Messenger, irrespective of their religious affiliation. From a maqashidi perspective, these verses do not prohibit Muslims
from engaging in positive relationships with non-Muslims, but rather serve as a motivation to foster a just and non-
treacherous human community. Muslims are, however, prohibited from forming close relationships with treacherous
individuals.

Keywords: Re-Interpretation; Leadership; Non-Muslims; Maqgashidi Exegesis

This is an open access article under the CC - BY license.

PENDAHULUAN

Diskursus tentang relasi antara umat Muslim dan non-Muslim dalam hal kepemimpinan menjadi
pembicaraan dan wacana kontroversial setelah Basuki Tjahja Purnomo atau yang lebih akrab dikenal dengan
Ahok dianggap menistakan agama dikarenakan menyelewengkan makna dari Qs. Al-Maidah [5]: 51. Diskursus
tersebut disebabkan karena adanya ayat-ayat al-Qur’an yang terkesan kontradiktif mengenai larangan menjadikan
non-Muslim sebagai auliya’ (teman dekat, penolong, pemimpin) disatu sisi dan kebolehan untuk berbuat baik
dan adil terhadap non-Muslim disisi yang lain. Problem selanjutnya juga disebabkan ulama dan mufassir
memiliki perbedaan penafsiran tentang term auliya’ yang sering diartikan pemimpin dalam al-Quran (Septiawadi,
2022, p. 93). Sebagian ulama dan mufassir menolak kebolehan seorang non-Muslim menjadi pemimpin karena
didasarkan pada ayat-ayat al-Qur’an yang secara tekstual menjelaskan larangan kepemimpinan non-Muslim
(Kerwanto, 2017, p. 375) . Sedangkan Sebagian lainnya membolehkan kepemimpinan non-Muslim dengan
syarat seorang non-Muslim tersebut tidak memusuhi Islam dan tidak menghasilkan kemudharatan bagi kaum
Muslim (Abu Tholib Khalik, 214 C.E., p. 60). Diantara kelompok yang melarang non-Muslim sebagai pemimpin
ialah Ibnu Katsir, AtThabari, Al-Zamakhsyari, Wahbah Az-Zuhaili, Sayyid Qutbh, dan lain-lain. Adapun
kelompok yang membolehkan diantaranya yaitu Muhammad Abduh, Ibnu Taimiyah, Mahmud Muhammad
Taha, Asghar Ali Enginer, Quraish Shihab dan beberapa ulama kontemporer lainnya (Mujar Ibnu Syarif, 2000,
p. 140). Oleh karena itu, perbedaan sudut pandang para ulama dan mufassir mengenai boleh atau tidaknya
seorang non-muslim sebagai pemimpin akan menimbulkan perpecahan dan perselisihan antar umat.

Setiap warga negara yang menggunakan sistem demokrasi memiliki hak masing-masing termasuk dalam
ranah kepemimpinan. Perbedaan identitas latar belakang yang dimiliki setiap warga negara baik keagamaan,
etnis, gender, dan sebagainya tidak bisa menjadi pembatas atas persamaan hak-hak yang dimiliki oleh setiap
warga negara karena perbedaan tersebut merupakan sunnatullah. Oleh karena itu, setiap warga negara memiliki
hak untuk dipilih menjadi pemimpin negaranya asalkan tidak mengancam kebebasan beragama. Jika Masyarakat

seinibus 95


https://doi.org/10.59923/spiritus.v2i3.119

Lalu Riastata Al Mujaddi. Reinterpretation of Non-Muslim ...

kaum minoritas dan kaum mayoritas bersatu dalam suatu negara maka keduanya bisa menghadirkan hubungan
harmonis yang saling menghargai dan saling melengkapi.

Para mufassir lebih banyak menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an secara partikular tanpa melihat secara
keseluruhan ayat-ayat al-Qur'an baik dari segi munasabah maupun konteks ayat sehingga menghasilkan
penafsiran yang tidak komprehensif. Tafsir maqashidi sebagai salah satu model pendekatan dalam penafsiran al-
Qur’an yang menitikberatkan pada upaya penggalian maksud-maksud al-Qur’an baik yang bersifat partikular
maupun universal dan didasarkan pada teori magashid al-Qur’an dan magashid al-syari’ah sehingga nilai-nilai ajaran
al-Qur'an mampu merealisasikan kemaslahatan dan menghindari kerusakan dalam kehidupan manusia
(Muhammad Naufal Hakim, 2023, p. 187). Dengan demikian, penggunaan tafsir maqashidi sebagai alat untuk
menafsitkan al-Qur’an akan menghasilkan penafsiran yang lebih moderat dan komprehensif serta dapat
menangkap makna utama al-Qur’an.

Secara umum, penelitian mengenai kepemimpinan non-muslim dalam al-Qur’an relatif banyak dilakukan
oleh para peneliti, sehingga, peneliti membagi penelitian-penelitian tersebut menjadi dua kecenderungan. 1)
Penelitian tentang larangan dan kebolehan non-muslim sebagai pemimpin berdasarkan ayat-ayat al-Qur’an dan
pendapat mufassir, seperti tulisan M. Yusron Shidqy (M. Yusron Shidqy, 2021, p. 31), Ahmad Muttaqin (Ahmad
Muttaqin, 2017, p. 35), Jaka Ghianovan (Jaka Ghianovan, 2020, p. 63). Hasil dari penelitian tersebut ialah para
mufassir klasik melarang non-Muslim sebagai pemimpin dikarenakan ayat-ayat al-Qur’an secara harfiah melarang
non-Muslim sebagai pemimpin, lain halnya dengan para mufassir kontemporer yang cenderung membolehkan
seorang non-Muslim sebagai pemimpin dengan syarat non-Muslim tersebut tidak membenci umat Islam. 2)
Penelitian yang berupaya mengeluarkan produk hukum atas kepemimpinan non-muslim, seperti tulisan Sippah
Chotban (Sippah Chotban, 2018, p. 59), Dudi Badruzzaman (Dudi Badruzzaman, 2019, p. 19), Siti Qoniah (Siti
Qoniah, 2020, p. 147). Hasil dari penelitian tersebut hukum memilih pemimpin non-Muslim ulama berbeda
pendapat, Sebagian ulama’ mengharamkan karena ada isyarat dari al-Qur’an langsung, sedangkan sebagian
ulama’ membolehkan ketika dalam keadaan darurat berdasarkan kaidah ushul figh. Atas dasar penelitian yang
telah ada, penelitian ini berupaya untuk melacak ulang konsep kepemimpinan non-Muslim dalam al-Qur’an
secara komprehensif dan moderat dengan menggunakan perspektif tafsir maqashidi.

Maka dari itu, penulis berasumsi bahwasanya pedoman dalam memilih seorang pemimpin bukan hanya
dari penilaian agama, melainkan juga melihat dari aspek kapasitas, komitmen, kemampuan, dan tanggung
jawabnya. Selain itu, adanya mis-interpretasi dikalangan para mufassir dimana kelompok tekstualis memahami
ayat-ayat al-Qur’an mengenai larangan menjadikan seorang non-Muslim sebagai auliya’ tanpa melihat konteks
ayat secara keseluruhan sehingga tidak dapat menemukan makna utama al-Qur’an, sementara kelompok liberalis
yang cenderung mengabaikan teks sehingga keluar dari makna utama al-Qur’an. Oleh karena itu, diperlukan
rekonstruksi paradigma dan pemahaman masyarakat terkait relasi dengan non-muslim dalam kepemerintahan
dengan menjadikan kemaslahatan sebagai tolak ukur utama dalam memilih seorang pemimpin.

METODE

Penelitin ini termasuk dalam katagori penelitian kualitatif dengan metode penelitian kepustakaan, di
mana penelitian dihasilkan dari studi data berupa buku dan jurnal (Suwardi & Syaifullah, 2022). Kumpulan
data dari hasil penelitian terdahulu digunakan dalam memverifikasi keabsahan data dan menyimpulkan hasil
temuan (Djaelani, 2013). Di sampan itu juga penelitian ini menggunakan trianggulasi sumber, yaitu menguji
kredidilitas data melalui pengecekan kebenaran data yang diperoleh dari berbagai sumber untuk menguatkan
keabsahan data (Sugiyono, 2018). Dan terakhir, penelitian ini menggunakan metode deskriptif-analisis dan tafsir
magqashidi untuk menganalilis kembali beragam penafsiran kata auliya’, serta dapat memberikan penejelasan
yang relevan dan dapat diterima secara universal sebagai sebuah hasil penelitian.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Definisi Wali (Auliya)

Kata auliya’ merupakan bentuk plural dari kata wali. Dalam kamus alMunjid fi al-Lughah wa al-A’lam kata
wali memiliki beberapa arti yaitu almuhibb (orang yang mencintai, alshadiq (teman), alnashir (penolong), aljar
(tetangga), alhalif (sekutu), al-Tabi’ (pengikut), alshahr (kerabat). Sementara masdarnya wilayatan wa walayatan
artinya ialah mendirikan atau menguasai (sesuatu atau negara) (Al-Maktabah Al-Syarqiyyah, 2007, pp. 918-919).
Dalam kamus Lisan alArab kata wali diartikan Shadiq (teman) dan alNashir (penolong) (Muhammad Bin

SEpnibus 96




Lalu Riastata Al Mujaddi. Reinterpretation of Non-Muslim ...

Mukarram Bin Ali Abu Fadl Jamaluddin Ibnu Manzurn, 1414, p. 826). Al-Kiya al-Harashi menambahkan dengan
arti al-Muhib (kekasih) (Imaduddin Bin Muhammad At-Thabari Al-Ma’ruf bi Al-Kiya’ Al-Harashi, 1985, p. 282).
Sedangkan Al-Nadwi mengartikan wali sebagai pelindung, teman, sekutu, dan ahli waris (Abdullah Abbas Al-
Nadwi, 1986, p. 745).

Quraish Shihab berpendapat makna dasar dari kata wali ialah dekat, kemudian berkembang maknanya
menjadi penguasa. Oleh karena itu, muncul istilah walikota yang artinya penguasa kota. Kata wali juga bisa
diartikan sebagai seorang yang mengurusi dan membela masyarakat sekaligus dekat dengan masyarakatnya.
Makna-makna tersebut kemudian terhimpun dalam makna kedekatan yang merupakan makna dasar kata
tersebut (Quraish Shihab, 2011, p. 651). Dari pengertian dasar itu kemudian muncul istilah pemimpin yaitu
cerminan kedekatan antara seseorang dengan Masyarakat yang dipimpinnya.

Dengan demikian, kata wali memiliki banyak arti yaitu dekat, teman, penolong, sekutu, pengikut, penjaga,
pelindung, yang dicintai, dan pemimpin. Terkait dengan arti wali sebagai pemimpin secara linguistik menjadikan
mereka sebagai wali dalam dua makna, yaitu memberikan dukungan dan pembelaan jika lafalnya dibaca walayah
(fathah) dan menyerahkan wilayah atau kekuasaan jika lafalnya dibaca wilayah (kasrah) (Al-Raghib Al-Asfahany,
2009, p. 535). Oleh karena itu, menurut penulis tidak salah mengartikan kata wali sebagai pemimpin karena
muwalat alkuffar tidak hanya berarti menjalin kerjasama dengan orang kafir melainkan juga menyerahkan
wilayah kita kepada orang kafir.

Ayat-Ayat Al-Qur’an Yang Dijadikan Dalil Larangan Non-Muslim Sebagai Pemimpin (Auliya’)
Qs. Ali Imran [3]: 28
A A Ga Gl SIS RE s Gl 038 {n i3 G B33l 95 Y
a5 A0 s 285005 R gk 1388 O ) o

Artinya: “Janganlah orangorang mukmin menjadikan orang kafir sebagai para wali dengan
mengesampingkan orang-orang mukmin. Siapa yang melakukan itu, hal itu sama sekali bukan dari (ajaran) Allah,
kecuali untuk menjaga diri dari sesuatu yang kamu takuti dari mereka. Allah memperingatkan kamu tentang
diri-Nya (siksa-Nya). Hanya kepada Allah tempat kembali.”

Asbab Al-Nuzul ayat di atas menurut Al-Wahidi berbicara tentang orang munafik, Diceritakan
sekelompok Yahudi Al-Hajjaj bin Amru, Ibnu Abi Al-Huqaiq, Qais bin Zaid hidup berbaur dengan oramg-orang
Anshor dengan tujuan untuk mengganggu mereka agar keluar dari agama mereka. Kemudian Rifa’ah bin
Mundzir, Abdullah bin Jubair, dan Sa’id bin Khutsaimah memerintahkan orang-orang Anshor agar menghindari
dan tidak berbaur dengan orang-orang Yahudi tersebut karena mereka ingin mengeluarkan orang-orang Anshor
dari agama Islam, sehingga turunlah ayat di atas (Abu Al-Hasan Ali Ibn Ahmad Al-Wahidi Al-Naisaburi, 1991,
p. 104).

Qs. Al-Nisa’ [4]: 139

85 885l Ahdie &3 Gnadall (03 G dT L0 ¢ 5hs% Gl
£

e

Artinya: “(Yaitu) orang-orang yang menjadikan orang-orang kafir sebagai pelindung dengan meninggalkan
orang-orang mukmin. Apakah mereka mencari kekuatan di sisi orang kafir itu? (Ketahuilah) sesungguhnya semua
kemuliaan itu milik Allah.”

Avyat di atas tidak memiliki Asbab Al-Nuzul, namun jika dilihat dari segi munasabah sebelum ayat di atas
yaitu ayat 138 berbicara tentang orang-orang munafik yang akan mendapatkan siksaan yang sangat pedih karena
menjadikan orang-orang kafir sebagai auliya’ (pemimpin) dengan meninggalkan orang-orang Mu’min.

Qs. Al-Maidah [5]: 51
4155 [ G 603! il DLl 301,585 15l G
Callal) 258 san ¥ A ) 2 100 2K

Artinya: “Wahai orang-orang yang beriman, janganlah kamu menjadikan orang Yahudi dan Nasrani
sebagai teman setia(-mu). Sebagian mereka menjadi teman setia bagi sebagian yang lain. Siapa di antara kamu

seinibus 97



Lalu Riastata Al Mujaddi. Reinterpretation of Non-Muslim ...

yang menjadikan mereka teman setia, maka sesungguhnya dia termasuk golongan mereka. Sesungguhnya Allah
tidak memberi petunjuk kepada kaum yang zalim.”

Asbab Al-Nuzul ayat di atas menceritakan ketika Bani Qainuga’ menyerang umat Islam, kemudian
Abdullah bin Ubay bin Salul menjadi penengah dan membuat perjanjian dengan mereka, lalu Ubadah bin
Shamit menemui Rasulullah dan ingin menjauh dari perjanjian yang dibuat oleh Abdullah bin Ubay bin Salul.
Bani Auf juga pernah memiliki perjanjian seperti yang mereka lakukan pada saat itu memerintahkan mereka
untuk menemui Rasulullah dan menjauh dari perjanjian dengan orang-orang kafir dan tidak menjadikan mereka
sebagai pemimpin, lalu turunlah ayat di atas (Imam As-Suyuthi, 2014, pp. 205-200).

Qs. Al-Maidah [5]: 57
o i1 5 5 1556 s 15553 Gl 158 ¥ 1300 il
Cita%a 28 ) a1 505 ST ST A1
Artinya: “Wahai orang-orang yang beriman, janganlah kamu menjadikan orang-orang yang menjadikan

agamamu bahan ejekan dan permainan, (yaitu) di antara orang-orang yang telah diberi kitab suci sebelummu
dan orang-orang kafir, sebagai teman setia(-mu).216) Bertakwalah kepada Allah jika kamu orang-orang mukmin.”

Asbab Al'Nuzul ayat di atas menceritakan bahwa Rifa’ah bin Zaid bin Tabut dan Suwaid bin Harits
bersikap dan menampakkan seakan-akan orang-orang Mu’min, akan tetapi di dalam hati mereka penuh dengan

kemunafikan dan sebagian dari kaum Muslim mencintai mereka, sehingga turunlah ayat di atas (Abu Al-Hasan
Ali Ibn Ahmad Al-Wahidi Al-Naisaburi, 1991, p. 202).

Qs. Al-Taubah [9]: 23
S e SR it o sL 5 A0 54 5 a%ell 13085 Y 15l Gl Ll
&3tk ah ‘ﬂ-‘iﬁﬁ Kia 2058 Bas
Artinya:“Wahai orang-orang beriman, janganlah kamu jadikan bapak-bapakmu dan saudara-saudaramu

sebagai pelindung jika mereka lebih mencintai kekufuran atas keimanan. Siapa pun di antara kamu yang
menjadikan mereka pelindung, maka mereka itulah orang-orang yang zalim.

Asbab Al-Nuzul ayat di atas berkenaan dengan perintah Rasulullah saw untuk berhijrah ke Madinah,
namun dari perintah tersebut ada yang menaatinya dan ada juga yang membangkang. Oleh karena itu, turunlah
ayat di atas (Abu Al-Hasan Ali Ibn Ahmad Al-Wahidi Al-Naisaburi, 1991, p. 248).

Avyatayat di atas, apabila dilihat dari konteks yang melingkupinya mengalami pergeseran khitab, yang pada
awalnya ditujukan kepada kalangan munafik, Yahudi, dan terakhir terhadap orang yang menghianati Allah dan
Rasulnya. Agar lebih mudah dipahami, dapat dilihat pada tabel 1.

Tabel 1. Pergeseran Khitab

No Avyat dan Surah Khitab

1. Qs. Ali Imran [3]: 28 Munafik

2. Qs. Al-Nisa’ [4]: 139 Munafik

3. Qs. Al-Maidah [5]: 51 Yahudi

4. Qs. Al-Maidah [5]: 57 Yahudi

5. Qs. AL-Taubah [9]: 23 Yang mengkhianati perintah Allah dan Rasulnya

Menurut hemat penulis, para mufassir menafsirkan ayat-ayat tersebut secara partikular sehingga
melupakan konteks ayat-ayat tersebut. Jika dilihat berdasarkan kronologis turunnya ayat-ayat tersebut, maksud
utama atau ideal moral pada ayat-ayat di atas ialah sikap orang munafik yang berkhianat kepada umat Islam.
Oleh karena itu, setiap orang baik itu non-Muslim atau bahkan Muslim sekalipun jika berkhianat maka tidak
boleh dijadikan wali (teman dekat, penolong, pengikut, pemimpin).

Selain ayatayat di atas, terdapat sejumlah ayat lain yang juga sering digunakan untuk menolak pemimpin

non-Muslim seperti Qs. al-lMumtahanah [60]: 1, Qs. Ali-‘Imran [3]: 100 & 118, Qs. al-Mujadilah [58]: 22, Qs.

seinibus 98



Lalu Riastata Al Mujaddi. Reinterpretation of Non-Muslim ...

An-Nisa’ [4]: 144, Qs. Al-Anfal [8]: 73, dan Qs. At:Taubah [9]: 8. Meskipun ayat-ayat tersebut memiliki redaksi
yang berbeda namun sebenarnya mengacu pada satu inti persoalan yang sama yaitu kaum Muslim tidak
diperkenankan menjadikan orang-orang yang munafik dan berkhianat atas suatu kesepakatan sebagai wali
(teman, sahabat, penolong, pelindung, dan pemimpin).

Tafsir Magashidi Sebagai Sebuah Pendekatan

Secara sederhana, Abdul Mustagim mendefinisikan tafsir maqashidi sebagai salah satu model pendekatan
dalam penafsiran al-Qur’an yang menitikberatkan pada upaya penggalian maksud-maksud al-Qur’an baik yang
bersifat partikular maupun universal dan didasarkan pada teori maqashid al-Qur'an dan magashid alsyari’ah
sehingga nilaimilai ajaran al-Qur’an mampu merealisasikan kemaslahatan dan menghindari kerusakan dalam
kehidupan manusia (Muhammad Naufal Hakim, 2023, p. 187). Sehingga, tafsir maqashidi tidak terjebak pada
penjelasan literal dari teks, melainkan mencoba menggali dimensi yang tak terkatakan (ad-dalalah almaskut anha)
dengan tujuan menemukan dimensi maqashid dari objek kajian. Bahkan, Abdul Mustaqim berpandangan
bahwasanya tafsir maqashidi merupakan bentuk wasathiyyah dari kelompok tekstualis-skriptualis, hingga seolah-
olah “menyembah teks” (ya’budun alnushush) dan kelompok liberalis-deskriptualis, hingga mendesakralisasi teks
(yua’th-thlun alnushush). Sedangkan tafsir magashidi ingin menggali maqashid (tujuan, hikmah, maksud, maupun
dimensi makna terdalam dan signifikansi) yang ada di balik teks, dengan tetap menghargai teks, sehingga tidak
terjebak pada de-sakralisasi teks di satu sisi dan penyembahan teks di sisi lain. Selanjutnya Abdul Mustagim
membagi wilayah dari maqashid al-Qur’an menjadi tiga yaitu shalah alfardhi (kebaikan individual), shalah al-
mujtama’ (kebaikan sosial), dan shalah al-‘alam (kebaikan global) (Abdul Mustagim, 2019, pp. 39-40).

Setelah memberikan definisi sederhana dan posisi tafsir maqashidi. Abdul Mustagim kemudian membagi
teori tafsir Maqashidi ke dalam tiga hirearki ontologis, yaitu; Pertama, tafsir Magqashidi as philosophy, Tafsir
Magashidi sebagai falsafah tafsir. Artinya, nilai-nilai magashid di sini dijadikan sebagai basis filosofis dan spirit
(ruh) dalam proses dinamika penafsiran. Asumsinya, bahwa maqashid itu sendiri juga selalu dinamis, ia bergerak
seiring dengan dinamika kehidupan peradaban manusia. Dengan demikian, magashidi as philosophy ialah
menggali nilai-nilai ideal moral dalam al-Qur’an untuk merealisasikan mashlahah dan menolak mafsadah baik itu
nilai kemanusiaan, kesetaraan, ataupun ilmu pengetahuan. Kedua, tafsir Magqashidi as methodology. Tafsir
magqashidi sebagai metodologi meniscayakan perlunya rekonstruksi dan pengembangan penafsiran Al-Qur’an
yang berbasis teori maqashid. Sebuah proses dan prosedur penafsiran yang menggunakan teori-teori maqashid
syariah sebagai pisau analisis untuk memahami Al-Qur’an. sehingga tafsir maqashidi akan menekankan
pentingnya penjelasan maqashid alsyariah dalam rangka merealisasikan kemashlahatan umat manusia. Tafsir
magqashidi model kedua ini biasanya difokuskan pada ayat-ayat hukum. Ketiga, tafsir Maqashidi as product (sebagai
produk penafsiran). Tafsir maqashidi sebagai produk penafsiran berarti sebuah produk tafsir yang mencoba
memfokuskan pada pembahasan tentang maqashid dari setiap ayat Al-Qur’an yang ditafsirkan.

Penafsiran Ayat-Ayat Tentang Larangan Non-Muslim Sebagai Pemimpin (Auliya)
Mufassir yang menolak Non-Muslim sebagai pemimpin

Adapun mufassir yang cukup keras menolak kepemimpinan non-Muslim ialah Sayyid Quthb. Sayyid
Quthb berpendapat tidak dibolehkan bagi kaum Muslim untuk menolong atau melakukan perjanjian dengan
non-Muslim. Persoalan ini menurut Quthb sering disalahpah ami oleh kaum Muslim, kaum Muslim mengira
bahwa hal tersebut dibolehkan jika terdapat kemaslahatan dengan dalil kerjasama yang pernah dilakukan Nabi
di masa awal-awal Islam di Madinah. Ketika hal tersebut sudah tidak mungkin dilakukan, maka Allah
membatalkan kebolehan tersebut (Sayyid Quthb, 1412, p. 389).

Al-Zamakhsyari berpendapat bahwasanya pelarangan non-Muslim sebagai pemimpin ialah logis karena
mengingat orang kafir merupakan musuh kaum Muslim dan tidak mungkin bagi seseorang mengangkat musuh
sebagai pemimpinnya (Abu al-Qasim Jar Allah Mahmud bin Umar al-Zamakhsyari, 1972, p. 422). Senada dengan
itu menurut Ali Al-Sayis jika kaum Muslim mengangkat orang kafir sebagai pemimpin, maka kaum Muslim
tersebut berpandangan bahwa jalan yang ditempuh orang kafir tersebut itu baik. Hal tersebut tidak boleh terjadi,
karena ketika seseorang menyetujui kekafiran maka ia juga telah kafir (Muhammad Ali Al-Sayis, 1953, pp. 5-8).

Bahkan, menurut Thabathaba’i lebih berbahaya mengangkat orang kafir sebagai pemimpin kaum Muslim
daripada kekafiran kaum kafir dan kemusyrikan kaum musyrik. Kaum kafir ialah musuh kaum Muslim, dan jika
musubh itu telah dijadikan teman maka ketika itu ia telah berubah menjadi musuh dalam selimut yang jauh lebih

seinifus 99




Lalu Riastata Al Mujaddi. Reinterpretation of Non-Muslim ...

sulit untuk dihadapi daripada musuh yang nyata-nyata berada di luar lingkungan kaum Muslim (Sayyid
Muhammad Husayn Al-Tabataba’i, 1972, pp. 151-157). Menurut Al-Sabuni, penerimaan seorang non-Muslim
sebagai pemimpin merupakan bentuk ketundukan terhadap pemerintahan taghut (berhala) dan merupakan
bentuk pembangkangan terhadap perintah Allah. Tidak diperkenankan kaum Muslim bekerjasama dengan
musuh-musuh Allah, karena tidak mungkin seseorang mencintai Allah dan musuh-musuhnya sekaligus.

Seseorang yang mencintai Allah pada hakikatnya membenci musuh-musuh-Nya (Muhammad Ali Al-Sabuni, n.d.,
p. 403).

Al-Alusi dengan mengutip sebagian pendapat ulama tidak hanya melarang non-Muslim sebagai kepala
Negara, namun juga melarang mengangkat mereka untuk mengisi jabatan-jabatan sekecil apapun urusan Umat
Islam baik itu menjadi pegawai atau karyawan, pembantu, maupun tugas-tugas kenegaraan di bawah kepala
Negara. Bahkan larangan tersebut menurut Al-Alusi juga mengakomodasi larangan menghormati non-Muslim
dalam suatu majelis, seperti berdiri ketika menyambut kedatangannya, memanggilnya dengan gelar kehormatan,
memberi salam, dan bentuk-bentuk penghormatan lainnya (Shihabuddin Al-Sad Mahmud Al-Alusi, n.d., p. 120).

Mufassir yang membolehkan non-Muslim sebagai pemimpin

Dalam tafsir alManar Rasyid Ridha memahami ayat-ayat tentang larangan seorang non-Muslim sebagai
pemimpin (wali) hanya dapat berlaku jika seorang non-Muslim tersebut secara nyata memerangi dan
menimbulkan kerugian bagi kaum Muslim (Muhammad Rasyid Ridha, 1990, p. 229). Rasyid Ridha tidak setuju
jika ayat-ayat larangan tersebut dijadikan sebagai dalih untuk menolak seluruh non-Muslim sebagai pemimpin
pada negara mayoritas Muslim. Pandangan tersebut didasarkan pada Qs. Al-Mumtahanah [6]: 7-9.

Ayatayat larangan seorang non-Muslim sebagai pemimpin di atas menurut Quraish Shihab tidak berlaku
secara mutlak, melainkan mencakup seluruh makna yang dikandung oleh kata aulia’. Dalam tafsirnya beliau
mengutip pendapat Sayyid Thanthawi yang membagi non-Muslim menjadi tiga kelompok. Pertama, mereka yang
tinggal bersama kaum Muslim dan tidak memusuhi Islam serta tidak juga menampakkan tanda-tanda yang
mengakibatkan prasangka buruk terhadap mereka. Kelompok ini mempunyai hak dan kewajiban sosial yang
sama dengan kaum Muslim. Kedua, kelompok yang memerangi dan merugikan kau Muslim dengan berbagai
cara, sehingga mereka tidak boleh didekati dan kaum Muslim dilarang untuk menjalin hubungan harmonis
dengan mereka. Ketiga, kelompok yang tidak secara nyata memusuhi Islam tetapi tidak terlihat indikator bahwa
mereka tidak bersimpati kepada kaum Muslim melainkan bersimpati kepada musuh-musuh Islam. Pada
kelompok ini kaum Muslim diperintahkan untuk berhati-hati dengan catatan tidak memusuhi mereka (M.
Quraish Shihab, 2002, pp. 125-126).

Wahbah Az-Zuhaili mengartikan kata almuwaalah (loyal) terhadap kaum kafir yang dilarang oleh agama
ialah meminta dukungan, bantuan, dan bekerja sama dengan mereka dikarenakan hubungan kekerabatan atau
persahabatan padahal telah jelas akidah dan agama mereka keliru. Kaum Muslim dilarang untuk menjadikan
kafir sebagai pemimpin atau penolong tetapi Allah memberikan pengecualian. Yaitu kecuali jika kaum Muslim
dikhawatirkan akan tertimpa sesuatu musibah seperti dibunuh, maka wajib hukumnya untuk menjaga diri dan
boleh bagi kaum Muslim bermuwaalah dengan mereka. Karena mencegah kerusakan lebih didahulukan
daripada menarik kemaslahatan. Bermuwaalah dengan kafir dibolehkan dengan syarat untuk kebaikan Islam
dan kaum Muslimin dan hal ini hanya berlaku ketika dalam keadaan darurat (Wahbah Az-Zuhaily, 2013, p. 235).

Analisis Tafsir Magashidi

Ayatayat tentang larangan seorang non-Muslim sebagai pemimpin yang telah dipaparkan di atas
menegaskan mengenai larangan secara umum menjadikan orang kafir sebagai pemimpin (wali) dan larangan
khusus menjadikan Ahli Kitab sebagai pemimpin (wali). Selain larangan menjadikan non-Muslim sebagai
pemimpin al-Qur’an juga melarang kaum Muslim menjadikan mereka sebagai teman kepercayaan atau teman
setia (Qs. Ali Imran [3]: 118). Ayatayat di atas juga menjelaskan alasan kaum Muslim dilarang menjadikan kafir
dan ahlul kitab sebagai pemimpin, diantaranya; Pertama, karena mereka adalah musuh bagi kaum Muslim yang
tidak percaya terhadap kebenaran agama Islam dan ketika berkuasa mereka bisa bertindak sewenang-wenang
terhadap kaum Muslim sebagaimana mereka pernah mengusir Nabi dari Mekkah (Qs. al-Mumtahanah [60]: 1.
Kedua, karena mereka sering mengejek dan mempermainkan agama dan keyakinan yang dianut kaum Muslim
(Qs. al-Maidah [5]: 57). Ketiga, karena mereka selalu menimbulkan kemudharatan bagi kaum Muslim yaitu
senang melihat kaum Muslim susah dan mereka menyimpan kebencian (Qs. Ali Imran [3]: 118).

seinibus 100



Lalu Riastata Al Mujaddi. Reinterpretation of Non-Muslim ...

Selain itu, terdapat ayat-ayat yang membolehkan kaum Muslim untuk berdamai dengan non-Muslim
dalam Qs. al-Anfal [8]: 61, kebolehan berbuat baik dan berlaku adil terhadap non-Muslim yang tidak memerangi
kaum Muslim karena alasan agama dan tidak mengusir mereka dari tanah air mereka (Qs. allMumtahanah [60]:
8. Sekalipun terdapat ulama yang melarang kepemimpinan non-Muslim namun sebagian lainnya membolehkan
dalam kondisi darurat yaitu kondisi dimana beberapa hal yang tidak bisa ditangani oleh kaum muslimin sendiri
baik langsung maupun tidak langsung atau orang muslim itu berkhianat. Wahbah Al-Zuhaily misalnya
membenarkan dan mendukung umat Muslim bekerjasama dengan non-Muslim jika hal itu mendatangkan
kemaslahatan bagi kaum Muslim. Dalilnya bahwa Nabi sendiri pernah bekerjasama dengan kabilah Khuza’ah
yang ketika itu masih dalam keadaan musyrik (Wahbah AzZuhaily, n.d., pp. 199-200). Menurut Al-Qurthubi,
jika seorang Muslim terancam keselamatan jiwanya ditengah orang-orang kafir maka diperbolehkan berpura-
pura mendukung non-Muslim secara lisan sementara hatinya tetap teguh dalam keimanan (Abu Abdullah
Muhammad bin Ahmad Al-Anshari Al-Qurtubi, 1964, p. 57).

Mahmud Muhammad Taha berpendapat bahwasanya dalam sebuah negara demokrasi yang penduduknya
mayoritas Muslim dan minoritas non-Muslim harus memiliki persamaan hak dan status sebagaimana kaum
Muslim, termasuk hak untuk menjadi kepala Negara. Pandangan ulama yang melarang non-Muslim sebagai
pemimpin menurut Al-Na’'im dapat dibenarkan oleh konteks historisnya, tetapi pandangan tersebut tidak bisa
diberlakukan saat ini karena perbedaan konteks historisnya. Lebih lanjut Al-Na’im menyatakan jika pandangan
ulama yang menolak non-Muslim sebagai pemimpin masih tetap dipertahankan saat ini, maka akan
menimbulkan kontra dan perpecahan umat sehingga menimbulkan konflik dan perang baik pada skala lokal
maupun internasional (Abdullah Ahmad Al-Na’im, 1994, p. 220).

Saat ini zaman telah mengalami pergeseran paradigma dimana perbedaan agama bukanlah menjadi
problem karena pada dasarnya perbedaan merupakan sunnatullah. Asghar Ali Engineer mengungkapkan
bahwasanya mazhab klasik yang cenderung deskriminatif terhadap non-Muslim bukanlah inti dari ajaran Islam,
melainkan pengaruh Bizantium dan Persia. Inti ajaran Islam menurut Engineer ialah kesetaraan sebagaimana
telah digaungkan dan dilembagakan pada periode Islam awal (Asghar Ali Engineer, 2000, p. 239). Oleh karena
itu, ketika memilih seorang pemimpin tidak hanya terfokus kepada agamanya tetapi juga melihat potensi
kepemimpinan dan kemampuan seseorang dalam menegakkan keadilan serta menentang kedzaliman.

Dengan adanya perbedaan pandangan antara para mufassir yang membolehkan dan melarang seorang
non-Muslim sebagai pemimpin diperlukan pemahaman yang lebih komprehensif yaitu dengan cara
mengkompromikan ayat-ayat al-Qur’an tentang larangan dan kebolehan seorang non-Muslim sebagai pemimpin.
Ayat-ayat larangan tersebut bisa dilihat dari Asbab Al-Nuzul serta illatnya (alasan), karena berdasarkan kaidah al-
hukm yaduru ma’a alillatihi wujudan au ‘adaman (berlaku atau tidaknya hukum tergantung ada atau tidaknya alasan
(illat) yang mendasarinya). Oleh karena itu, ayat-ayat tersebut tidak bisa digeneralisir bahwa seluruh non-Muslim
selalu memusuhi Islam sehingga tidak boleh dijadikan sebagai pemimpin.

Dalam pandangan ulama ushul figh, Allah swt menurunkan dan menentukan syari’at Islam dengan
berbagai tujuan (maqashid al-Syari’ah) yang secara umum terdiri dari tiga unsur; pertama, dharuriyat (tujuan pokok)
yakni hal-hal penting yang wajib terpenuhi untuk kelangsungan hidup manusia. Jika hal tersebut tidak terpenuhi
maka akan terjadi kerusakan, perpecahan, dan kekacauan hidup manusia. kedua, hajiyyat (tujuan sekunder) yakni
hal-hal yang dibutuhkan untuk mendapatkan kelapangan dan kemudahan dalam hidup di dunia. Jika hal
tersebut tidak terpenuhi maka manusia akan mengalami kesulitan dan kesempitan. Ketiga, tahsiniyat (tujuan
tersier) yakni hal-hal pelengkap dan sebagai penyempurna (Abdul Wahhab Khallaf, 2003, p. 291).

Persoalan kepemimpinan jika dilihat dari sudut pandang magashid Syar’iah maka tujuan pokok (dharuriyat)
dari kepemimpinan ialah bukan dari aspek agamanya melainkan aspek kapasitas dan potensi seorang pemimpin
tersebut baik itu keadilan, tanggung jawab, tidak berkhianat, dan sebagainya. Seorang pemimpin yang bersikap
adil dan tidak berkhianat meskipun non-Muslim lebih baik daripada seorang pemimpin Muslim tetapi tidak adil
dan berkhianat, sehingga tolak ukur utama seseorang menjadi pemimpin ialah sikap kepribadian dan potensi
seorang pemimpin tersebut.

Nilai-nilai fundamental maqashid yang direkonstruksi dan dikembangkan oleh Abdul Mustagim dibagi
menjadi lima yaitu; 1) nilai keadilan (al-adalah), 2) nilai kemanusiaan (insaniyah), 3) nilai moderasi (wasathiyah),
4) nilai kebebasan disertai dengan tanggung jawab (hurriyah masuliyah), dan 5) nilai kesetaraan (almusawah)
(Muhammad Naufal Hakim, 2023, p. 190). Dari nilai-nilai fundamental maqashid tersebut terdapat satu nilai
yang dominan dan patut disorot yaitu nilai moderasi (wasathiyah). Tafsir maqashidi sebagai sebuah pendekatan
dapat memoderasi dua tipolar pendekatan tafsir yang kontradiktif antara pendekatan tekstualis-skriptualis dan
liberalis-deskriptualis. Kelompok tekstualis memiliki kecenderungan untuk menjadikan nash sebagai yang pokok

seinibus 101




Lalu Riastata Al Mujaddi. Reinterpretation of Non-Muslim ...

(ashl), dan konteks sebagai cabang (furu’) sehingga menghasilkan penafsiran yang tekstual atau tidak dapat
menangkap makna utama al-Qur’an. Sedangkan kelompok liberalis cenderung sebaliknya sehingga
menghasilkan penafsiran yang liberal atau keluar dari makna utama al-Qur’an (Abdul Mustaqim, 2019, pp. 14-
15).

Dengan menggunakan tafsir maghasidi sebagai pisau analisis maka hasil penafsiran ayat al-Qur’an tentang
larangan seorang non-Muslim sebagai pemimpin lebih moderat yaitu tidak terjebak pada penjelasan literal dari
teks sekaligus tidak mengabaikan teks (ayat-ayat al-Qur’an). Jika kaum Muslim dalam kondisi dan situasi yang
kondusif sepertinya misalnya menjadi mayoritas, maka larangan tersebut bisa diterapkan. Namun, jika kaum
Muslim dalam kondisi dan situasi yang tidak mendukung misalnya menjadi minoritas, maka larangan tersebut
tidak bisa diterapkan. Hal tersebut juga diperkuat dalam Qs. Ali-Imran([3]: 28, larangan non-Muslim sebagai
pemimpin tersebut boleh dilanggar jika dalam kondisi darurat yaitu menjaga diri.

Abdul Mustagim juga mengembangkan aspek-aspek fundamental maqashid yaitu konsep hifzh. Konsep
dharuriyat al-khamsah yaitu hifzh aldin (menjaga agama), hifzh alnafs (menjaga jiwa), hifzh al-‘agl (menjaga akal),
hifzh alnasl (menjaga keturunan), dan hifzh almal (menjaga harta). Kemudian Abdul Mustagim menambah lima
konsep hifzh tersebut dengan hifzh aldaulah (menjaga negara), dan hifzh albi’ah (menjaga lingkungan) (Abdul
Mustaqgim, 2019, p. 40). Hifdy al-daulah menurut Abdul Mustagim ialah pangkal dari segalanya, tanpa menjaga
negara maka akan melahirkan perpecahan, peperangan, ketidaknyamanan, dan lain-lain. Dengan menjaga
negara maka keenam aspek-aspek fundamental maqashid yang lain juga akan terjaga. Salah satu cara untuk
menjaga negara yaitu dengan memilih pemimpin yang dapat mendatangkan kemaslahatan dan menghindari
kerusakan.

Dengan demikian, penulis menyimpulkan bahwasanya adanya kesalahpahaman penafsiran terhadap ayat-
ayat al-Qur’an yang dijadikan sebagai dalil larangan non-Muslim sebagai pemimpin. Ayat-ayat tersebut dari segi
konteks sebenarnya berbicara tentang sikap seseorang yang munafik dan berkhianat kepada Allah dan Rasulnya.
Ayat-ayat di atas jika dilihat dengan menggunakan kacamata maqashidi bukanlah larangan untuk berhubungan
baik dengan non-Muslim melainkan sebagai motivasi untuk membentuk umat manusia agar bersikap adil dan

tidak berkhianat.

Begitu juga halnya dengan persoalan kepemimpinan yang menjadi aspek pokok (dharuriyyat) jika dilihat
dari perspektif tafsir maqashidi ialah bukan dari aspek agamanya melainkan sikap atau potensi seorang pemimpin
tersebut. Non-Muslim boleh dijadikan pemimpin jika kaum Muslim dalam situasi dan kondisi yang
memungkinkan serta tidak berkhianat sehingga dapat menghasilkan kemaslahatan bersama. Dan non-Muslim
atau Muslim sekalipun tidak boleh dijadikan pemimpin jika mereka memusuhi Islam serta berkhianat sehingga
menghasilkan kemudharatan bagi kaum Muslim.

KESIMPULAN

Berdasarkan kronologis turunnya ayat-ayat yang dijadikan dalil untuk menolak kepemimpinan non-
Muslim jika dilihat dari konteks yang melingkupinya mengalami pergeseran khitab dari Munafik, Yahudi, hingga
yang menghianati Allah dan Rasulnya baik Muslim maupun non-Muslim. Ayat-ayat tersebut jika dilihat dengan
menggunakan kacamata maqashidi bukanlah larangan untuk berhubungan baik dengan non-Muslim melainkan
sebagai motivasi untuk membentuk umat manusia agar bersikap adil dan tidak berkhianat. Umat Islam dilarang
menjadikan orang-orang yang berkhianat sebagai wali (teman dekat, penolong, pelindung, pemimpin). Persoalan
kepemimpinan jika dilihat dari sudut pandang magqashid Syar’iah maka aspek pokok (dharuriyat) dari
kepemimpinan ialah bukan dari aspek agamanya melainkan sikap dan kapasitas seorang pemimpin tersebut.
ayat-ayat al-Qur’an tentang larangan non-Muslim sebagai pemimpin jika dilihat dari perspektif tafsir maqashidi
tidak berlaku secara mutlak dan bersifat situasional. Non-Muslim boleh dijadikan pemimpin jika kaum Muslim
dalam situasi dan kondisi yang memungkinkan serta tidak berkhianat sehingga dapat menghasilkan
kemaslahatan bersama. Dan non-Muslim atau Muslim sekalipun tidak boleh dijadikan pemimpin jika mereka
memusuhi Islam serta berkhianat sehingga menghasilkan kemudharatan bagi kaum Muslim.

DAFTAR PUSTAKA

Abdul Mustagim, A. (2019). Argumentasi Keniscayaan Tafsir Maqashidi Sebagai Basis Moderasi Islam. UIN
Sunan Kalijaga Press.

Abdul Wahhab Khallaf. (2003). Ilmu Ushul Figh. Pustaka Amani.

seinibus 102




Lalu Riastata Al Mujaddi. Reinterpretation of Non-Muslim ...

Abdullah Abbas Al-Nadwi. (1986). Qamus Alfax AlQur'an AlKarim: Arabinjilizi. Mu’assasah Iqra’ Al
Thaqafiyah Al-Alamiyah.

Abdullah Ahmad Al-Na’'im. (1994). Dekontruksi Syari’ah (terj. Ahmad Suaedy dan Amiruddin Arrany).
LKiS.

Abu Abdullah Muhammad bin Ahmad Al-Anshari AL-Qurtubi. (1964). AlJami’ li Ahkam Al-Qur’an. Dar al-Kutub
al-Misriyyah.

Abu Al-Hasan Ali Ibn Ahmad Al-Wahidi Al-Naisaburi. (1991). Asbabun Nuzul. Dar al-Kutub al-Ilmiyah.

Abu al-Qasim Jar Allah Mahmud bin Umar al-Zamakhsyari. (1972). AlKashshaf An Haqa'iq al-Tanzil wa
Uyun al-Aqawil fi Wujuh al Ta’wil (Khalil Ma’mun Shayha, Vol. 2). Shirkah Maktabah wa Matba’ah
Mustafa al-Bab al-Halabi wa Awladuh.

Abu Tholib Khalik. (214 C.E.). Pemimpin Non-Muslim Dalam Perspektif Ibnu Taymiyah. Jurnal Studi
Keislaman, 14(1).

Ahmad Muttaqin. (2017). Pemimpin Non Muslim Dalam Pandangan Hamka (Kajian Tafsir Al-Azhar). AlDzikra,
9(1).

Al-Maktabah Al-Syarqiyyah. (2007). AlMunjid Fi Al-Lughah Wa ALA’lam. Dar al-Masyriq.

Al-Raghib Al-Asfahany. (2009). Mufradat Alfaz AlQur’an (Terj. Safwan Adnan Dawudi, Vol. 2). Dar Al-
Qalam.

Asghar Ali Engineer. (2000). Dewvolusi Negara Islam (terj. Imam Muttaqin, Vol. 1). Pustaka Pelajar.

Dudi Badruzzaman. (2019). Hak-Hak Politik Warga Negara Non Muslim Sebagai Pemimpin Dalam
Pandangan Hukum Islam dan Hukum Positif. Supermasi: Jurnal Ilmiah Ilmu Hukum, 9(1), 19-38.

Imaduddin Bin Muhammad AtThabari Al-Ma’ruf bi Al-Kiya’ Al-Harashi. (1985). Ahkam AlQur’an (Musa
Muhammad Ali dan Izzah Abd Atiyah, Vol. 2). Dar al-Kutub al-Ilmiyah.

Imam As-Suyuthi. (2014). Asbab Al-Nuzul (terj. Andi Muhammad Syahril dan Yasir Maqasid). Pustaka Al-Kautsar.

Jaka Ghianovan. (2020). Memilih Pemimpin Non Muslim Dalam Al-Qur’an (Studi Tafsir Al-Azhar Karya
Hamka dan Tafsir Al-Misbah Karya M. Quraish Shihab). At Taisir: Jurnal Of Indonesian Tafsir Studies, 1(1),
63-70.

Kerwanto. (2017). Kepemimpinan Non-Muslim: Konsep Wilayah Dalam Al-Qur’an Sebagai basis Hukum
Kepemimpinan Non-Muslim. Kontemplasi: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 5(2), 373-398.

M. Quraish Shihab. (2002). Tafsir AlMishbah (Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an) (Vol. 3). Lentera
Hati.

M. Yusron Shidqy. (2021). Pemimpin Non-Muslim Dalam Perspektif Ibnu Jarir Ath-Thabary. Hikami:
Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 2(1).

Muhammad Ali Al-Sabuni. (n.d.). Rawa’i Al-Bayan Tafsir Ayat ALAhkam Min al-Qur’an (Vol. 1).

Muhammad Ali Al-Sayis. (1953). Tafsir Ayat ALAhkam (Naji Suwaydan, Vol. 3). Matba’ah Muhammad Ali Al-
Shabih wa Awladuh.

Muhammad Bin Mukarram Bin Ali Abu Fadl Jamaluddin Ibnu Manzurn. (1414). Lisan AlArab (3rd
ed., Vol. 8). Dar Shadir.

Muhammad Naufal Hakim. (2023). Maqashidiyyah Integratif dan Prinsip Metodologi Teori Tafsir Magqashidi
Abdul Mustaqim. Islamadina: Jurnal Pemikiran Islam, 24(2), 179-199.

Muhammad Rasyid Ridha. (1990). Tafsir AlManar (Vol. 3). Al-Hay'ah al-Misriyah al’Ammah li Al- Kitab.

Mujar Ibnu Syarif. (2006). Presiden Non-Muslim di Negara Islam: Tinjauan dari Perspektif Politik dan
Relevansinya dalam Konteks Indonesia. Pustaka Sinar Harapan.

seinibus 103



Lalu Riastata Al Mujaddi. Reinterpretation of Non-Muslim ...

Quraish Shihab. (2011). Membumikan ALQur’an: Memfungsikan Wahyu Dalam Kehidupan (2nd ed., Vol. 1). Lentera
Hati.

Sayyid Muhammad Husayn Al-Tabataba’i. (1972). AlMizan Fi Tafsir AlQur’'an (Vol. 3). Mu’assasah Al-
Alami li Al-Matbu’at.

Sayyid Quthb. (1412). Tafsir Fi Zhilal alQur’'an (Vol. 2). Dar al-Shurug.

Septiawadi. (2022). Pemaknaan Auliya’ Sebagai Pemimpin Dalam Pandangan Mufassir Klasik dan Modern.
Jurnal Studi Ilmu ALQur’an Dan Al-Hadis, 16(1), 83-104.

Shihabuddin Al-Sad Mahmud Al-Alusi. (n.d.). Ruh AlMa’ani fi Tafsir alQur’an al-Azhim wa Sab’ al- Matsani (Ali
Abd al-Bari Atiyah, Vol. 3). Dar al-Turath al-Arabi.

Sippah Chotban. (2018). Hukum Memilih Pemimpin Non Muslim. Jurnal AlQadau: Peradilan Dan Hukum
Keluarga Islam, 5(1), 59-72.

Siti Qoniah. (2020). Analisis Kepemimpinan Non Muslim Menurut Figih dan Hukum Tata Negara Di
Indonesia. Allmarah: Jurnal Pemerintahan Dan Politik Islam, 5(2), 147-168.

Wahbah Az-Zuhaily. (n.d.). Al Tafsir al- Munir fi al- Aqidah wa al-Syari’ah wa al-Manhaj (Vol. 3). Dar al-Fikral- Mu’asir.
Wahbah Az-Zuhaily. (2013). Tafsir Al-Munir (terj. Abdul Hayyie Al-Kattani, dkk, Vol. 2). Gema Insani.

sBinibus 104



